HEBREW UNION COLLEGE - JEWISH INSTITUTE OF RELIGION New York School

Q

#### INSTRUCTIONS TO THE LIBRARY

| Statement<br>by Referee | 2  | The Senior Thesis of Daniel alexander                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                         |    | Entitled: The Wiskneh Commentary of the Anony mous<br>Sugga in the Balylonian Talmud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                         | 1) | May (with revisions) be considered for publication $( ( ) ( ) )$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                         | 2) | May be circulated ()()()()<br>to faculty to stutents to alumni no restriction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                         | 3) | May be consulted in Library only ()()<br>by faculty by students                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                         |    | () ()<br>by alumni no restriction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                         | 4  | (date) Mi Chemieh<br>(signature of referee)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                         |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Statement<br>by Author  |    | I hereby give permission to the Library to circulate my thesis $(\swarrow)$ $(\frown)$ $(\frown)$ yes no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                         |    | The Library may sell positive microfilm copies of my thesis $\begin{pmatrix} & & \\ & & \\ & & \\ & & & \\ & & & \\ & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & \\ & & & & & \\ & & & $ |
|                         | -  | 4/2/19 Quint allander<br>(date) (signature of author)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Library                 |    | The above-named thesis was microfilmed on                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Record                  |    | (date)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                         |    | For the Library                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

(signature of staff member)

#### HEBREW UNION COLLEGE - JEWISH INSTITUTE OF RELIGION New York School

Report on the Rabbinic Dissertation Submitted by Daniel Alexander in Partial Fulfillment of the Requirements for Ordination

THE MISHNAH COMMENTARY OF THE ANONYMOUS SUGYA IN THE BABYLONIAN TALMUD

The Mishnah Commentary of the Anonymous Sugya in the Babylonian Talmud is an excellent and complex thesis. The reader should have a good grasp of the Talmud, especially critical approaches to it, to get some use from it. In short, the work is a good, high-level scholarly endeavor.

Part of the complexity of the work is due to the problems of identifying the "anonymous" sections of the <u>sugya</u>, especially when named tannaitic and amoraic material appears in a talmudic passage. Frequently this identification may be accomplished only after extensive comparisons of parallel material within the BT, or from BT to PT.

The author finds the "anonymous gemara", hence referred to as <u>setama</u>, to have functioned in an editorial capacity and, therefore, he regards most <u>setama</u> material as late. The <u>setama</u> collects early mishnah commentary, uses independent amoraic material to create a mishnah commentary, or, occasionally, creates its own mishnah commentary.

Of equal note, the author has found that the setama has set up a hierarchy of authority with Scripture at the top of the hierarchy and the setama himself at the bottom.

Among the <u>setama's</u> characteristic notions and concerns are 1) uniformity of opinion amoung sources of equal age and authority; 2) a belief in the orderly arrangement of the Mishnah; 3) a belief in the precise and concise literary formulation fo the Mishnah, and 4) the creation of units of linked material from extant independent sources.

The setama as the recipient of a variety of mishnah commentary traditions, starting with baraitot and ending with the Palestinian and Babylonian mishnah commentaries of a host of amoraim, exhibits no particular commentary emphasis. Indeed, the <u>setama's</u> ubiquitousness almost precludes such a possibility. It is this ubiquitousness which has, according to the author, created the particular character of the Babylonian sugya.

Respectfully submitted,

Michael<sup>(</sup>Chernic) Rabbi

April 1979

The Mishnah Commentary of the Anonymous Sugya in the Babylonian Talmud

Daniel S. Alexander

# Thesis Submitted in Partial Fulfillment of Requirements for Ordination

Hebrew Union College-Jewish Institute of Religion New York, N.Y.

> Date: March 26, 1979 Referee: Dr. Michael Chernick

١

1

LIENARY HEBREW UNION COLLEGE IFWISH INSTITUTE OF RELIGION Table of Contents

| Acknowledgements                                                                          |    |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| Introduction                                                                              | 1  |  |  |
| Chapter I: Sugyot Concerned with the Scriptural<br>Authority of the Mishnah               | 3  |  |  |
| Chapter II: <u>Sugyot</u> Concerned with the Tannaitic<br>or Logical Basis of the Mishnah | 15 |  |  |
| Chapter III: Sugyot Concerned with Literary<br>Comparison                                 | 27 |  |  |
| Chapter IV: Sugyot Concerned with Definition of<br>a Term or Phrase                       | 44 |  |  |
| Chapter V: Sugyot Concerned with the Context of<br>a Mishnaic injunction                  | 54 |  |  |
| Conclusion                                                                                | 61 |  |  |
| Notes                                                                                     | 63 |  |  |
| Appendices                                                                                | 74 |  |  |
| Selected Bibliography                                                                     | 91 |  |  |

Acknowledgements

I owe profound appreciation to Dr. Michael Chernick. His patience, support, keen insights, and wise counsel have been instrumental in bringing this work to fruition.

To my wife, Dela, I dedicate this work for without her constant love and devotion, it would not have been possible.

## Introduction

The present study will examine the role of the anonymous commentary, the <u>setama</u>, in <u>sugyot</u> which provide <u>perushe hamishnah</u>. By examining both conceptual and literary aspects of the <u>setama</u>'s method, this study will attempt to analyze the logic and directness of the <u>setama</u> in arriving at a <u>perush hamishnah</u>. Where extant material has been employed, the <u>setama</u>'s relationship to that material will be defined, and the logic and method of reworking, if such has taken place, will be characterized.

In his forward to <u>The Foundation of the Babylonian</u> <u>Talmud</u>, Jacob Neusner describes Abraham Weiss as "the sole scholar to provide for the Babylonian Talmud problem an answer which we found persuasive, not arbitrary or enigmatic, and genuinely fruitful." Weiss' fruitful answers stem from careful conceptual and textual analysis directed mostly at the locus of the <u>sugya</u> and its development. Among his findings, Weiss regards most anonymous <u>sugyot</u> as later accretions into the Talmudic text. He judges the opening <u>sugyot</u> of each tractate to be either entirely saboraic or amoraic with a later rewording.

While Weiss' conclusions regarding the lateness of most anonymous <u>sugyot</u> will serve as an underlying, operating hypothesis, this study will not slavishly adhere to them. Rather, where possible, the earliness or lateness of the setama's contribution to a particular <u>sugya</u> will be judged critically. Ultimately, the larger work, of which this study comprises but a part, will entail an analysis of all the levels within the <u>sugya</u> which can be isolated, their interrelationships, and their roles in the formation of the <u>sugya</u>.

For purposes of this study anonymous <u>sugyot</u> will include selected <u>perushe hamishnah</u> which are either entirely anonymous, or are created anonymously using extant amoraic material, or which introduce or label as <u>perush hamishnah</u> an extant amoraic <u>sugya</u>. Among those selected are some which are opening <u>sugyot</u> in a particular tractate and others which immediately follow the tractate's second or third mishnah. The thesis is arranged into chapters according to the dominant concerns of the <u>sugyot</u> under investigation. This organization by no means presupposes that the role of the setama is a function of the dominant concern of the <u>sugya</u>.

Finally, one must bear in mind two important limitations of this study. First, considerations of time have necessitated a range of investigation far narrower than the entirety of the Babylonian Talmud. Hence, any conclusions must be offered tentatively, pending a fuller examination. Second, the more important conclusions of this study hinge on a comparative analysis of the role of the <u>setama</u> with those of various levels within the <u>sugya</u>. While far beyond the scope of this study, studies of this type will hopefully contribute toward the achievement of this larger goal.

-2-

Chapter I: Sugyot Concerned with Scriptural Authority of the Mishnah

A. Megillah 1:1, section two

מגילה נקראת בי"א בי"ב בי"ג בי"ד בס"ו לא פחות ולא יותר.

The Megillah is read on the eleventh, the twelfth, the thirteenth, the fourteenth, and the fifteenth, never earlier and never later.

Beginning with the phrase היכא רמיזא , the <u>sugya</u> concerns the scriptural basis for the mishnah's five dates, the eleventh through the fifteenth. All of the scriptural passages are brought in the name of Palestinian amoraim of the third generation. First, R. Shaman b. Abba in the name of R. Yochanan cites Esther 9:31, including the key word

שלאי יעניהם, which is immediately defined (anonymously or by the same amoraic source) as "multiple times which they established for them." An anonymous, pilpulistic discussion follows in which the five dates are derived from נומניהם. The major line of argument asserts that the singular סוסד would suffice to indicate the two dates, the fourteenth and the fifteenth, already designated in Esther 9:21. Therefore, the plural form indicates two additional dates. In addition, the thirteenth requires no particular justification because it seems as a day of assembly, according to R. Shmuel b. Yitschak. Furthermore, בזמניהם could not refer to the sixteenth and the seventeenth because it suderstood to mean that the designated days cannot postdate the fifteenth of Adar.

R. Shmu'elb. Nachmani introduces an alternate approach with the verse, Esther 9:22, and its key word Digit . As Digit alone would have referred to the fourteenth and the fifteenth, so Digit refers to the eleventh and the twelfth. The <u>sugya</u> then repeats the reasons for the thirteenth not requiring special designation, and for excluding the sixteenth and the seventeenth from consideration.

Finally, the <u>setama</u> poses the questions: Why did R. Shmu'elb. Nachmani and why did R. Shaman b. Abba not derive their proofs from the verse used by their colleague? The anonymous <u>gemara</u> provides the answers: R. Shmu'elb. Nachmani did not accept the essential distinction between <u>Dist</u> and <u>Dist</u>. R. Shaman b. Abba, on the other hand, requires D'C'C'C'C to show that the injunction applies to future generations, so he cannot employ it for the derivation of the five dates.

The <u>setama</u>'s role in this portion of the <u>sugya</u> is illuminated by a comparison with the corresponding <u>sugya</u> in the <u>Yerushalmi</u>. What follows is a side by side positioning of the corresponding verses in the two texts. The <u>Bavli</u>'s verses are numbered according to the order in which they occur. The Yerushalmi's are numbered corresponding to the Bavli.

### Yerushalmi:

## Bavli:

 ר' אילא שמעון בר בא בשם רבי יוחנן כתיב לקיים את ימי הפורים האלה בזמניהם....

 היכא רמיזא אמר רב שמן בר אבא א"ר' יוחנן אמר קרא לקיים את ימי הפורים האלה בזמניהם

-4-

2) זמנים הרבה תקנו להם...

(3) כדאמר רב שמואל בר יצחק י"ב זמן קהילה לכל היא ולא צריך לרבוי...

(4 ואימא שיתסר ושיבסר ולא יעבר כתיב

(5) ור' שמואל בר נחמני אמר אמר קרא כימים אשר נחו בהם היהרדים

 Where is it hinted at?
 R. Shaman b. Abba said R. Yochanan said: Scripture said: 'To establish these days of Purim in their rimes.'

for themselves.

3) As R. Shmu'el b. Yitschak said: 'the thirteenth is a day of assembly for all. It is not necessary to include it....'

4) And I might say: 'the sixteenth. 'and the seventeenth.' ולא יעבר is written.

2) רבי יונה ור' יוסה. ר' יונה אמר ליתן להן זמניהם אחרים. ר׳ ירטה אומר זמנים שקבער להם חכמים ראילו הן אחד עשר ושנים עשר ושלושה עשר וארבעה עשר וחמשה עשר.

> 4) או אינו אלא ששה עשר ושבעה עשר. רבי אבהו בשם ר' לעזר ולא יעבר לא יעבר...

(5) שמראל בר נחמן בשם ר' ירחנן ימים אין כתיב כאן אלא כימים. הן ימים כנגד ימים אחד עשר רשנים עשר כנגד ארבעה עשר רחמשה עשר.

(3) אמר רבי חלבו יום שלושה עשר יום מלחמה היה הוא מוכיח על עצמו שאין בר ניחה.

1) R. Eilah Shimon b. Ba in the name of R. Yochanan. It is written: 'To establish these days of Purim in their times .... '

2) R. Yonah and R. Yosa. R. Yosa 2) They decreed many times said: 'to provide other times for themselves.' R. Yosa says: 'Times which the sages fixed for themselves and they are these: the eleventh, the twelfth, the thirteenth, the fourteenth, and the fifteenth.'

4) Or can it refer to the sixteenth and the seventeenth. R. Abahu in the name of R. Lazar: ולא יעבר .' It shall go beyond (the fifteenth) ....

5) Shmu'el b. Nachman in the name of R. Yochanan: is not written here but rather סימים . Thus, סימי corresponds to the eleventh and the twelfth, corresponding to the fourteenth and the fifteenth. 5) R. Shmu'el b. Nachmani said: Scripture said: 'As the days on which the Jews rested.'

3) R. Chilbo said: 'The thirteenth is a day of war. It justifies itself as there is no resting on it.'

An examination of the two Talmudic passages reveals these similarities:

 The same Biblical verses are brought to justify the mishnaic statement.

 The two key verses. Esther 9:31 and 9:22, are ascribed to the same amoraim.

 The opening is identical, except for the anonymous opening question in the Bavli.

4) Each records the tradition that the thirteenth of Adar requires no special justification. However, the amora given credit for the statement and the reason given differ from one passage to the other.

Therefore, without a doubt, the <u>sugya</u> in the <u>Bavli</u> has a basis in some of the amoraic material found in the <u>Yerushalmi</u>. However, in the contrasts between the two passages, one can discern the role of the <u>setama</u> in the <u>sugya</u> of the <u>Bavli</u>. Unlike the <u>Yerushalmi</u>, the two verses, Esther 9:31 and 9:22, are treated in the <u>Bavli</u> as distinct approaches to the problem of linking the Mishnah to a scriftural source. This assumption of two distinct means of arriving at the solutions forces the anonymous commentary of the <u>Bavli</u> to include two segments not found in the <u>Yerushalmi</u> in any form. That is, the <u>setama</u> must make the unique claim that <u>DDT</u> refers to the fourteenth and the fifteenth so that <u>DDT</u> can refer to the eleventh and the twelfth. Note that <u>DDT</u> is defined in the <u>Yerushalmi</u> in two ways, but neither corresponds in a clear way to the <u>Bavli</u>'s definition. Nor do the <u>Yerushalmi</u>'s definitions contain the pilpulistic style found in the <u>Bavli</u>'s definition. Secondly, the <u>setama</u> raises the question concerning the rationales for the alternative approaches.

Given the assumption that the two scriptural verses independently provide a basis for the mishnah, the <u>setama</u>'s contribution to the <u>sugya</u> seems direct, logical, and to the point. One could quarrel with the assertion that since <u>point</u> refers to two days, therefore, <u>print</u> refers to two more. Why not three or four more? Even if <u>print</u> prevents the inclusion of days later than the fifteenth, it does not prevent dates earlier than the eleventh. It is of interest that the <u>Yerushalmi</u> raises this question and answers it by interpreting <u>print</u> of Esther 9:22 to mean exactly corresponding days (that is, two on each side of the thirteenth.) But, the <u>setama</u> of the Bavli prevents himself from using this approach because he regards 9:22 as a totally separate proof.

In sum, the setama has in this passage introduced

-7-

amoraic material in a form reworded to the extent that it is really a new perush hamishnah.

B. Berachot 1:1

מאימתי קורין את השמע בערבית From what time does one recite the Shema in the evening?

The first <u>sugya</u> of <u>Tractate Berachot</u> begins by posing two questions regarding the Mishnah. First, on what (scriptural) authority does the mishnah assume the obligation of recitation of the Shema? That is, the mishnah begins by specifying the time for proper fulfillment of an obligation which has yet to be proven as an obligation. Next the <u>gemara</u> seeks the scriptural basis for the mishnah's arrangement of topics. That is, why does the <u>Mishnah</u> deal first with the evening Shema? Should not the morning Shema be dealt with first? In what appears to be a reply to both concerns, the obligation of recitation of the Shema and the arrangement of topics, the setama injects the scriptural phrase <u>Jump</u>

ובקומך . (Deuteronomy 6:7) The <u>setama</u>, then, presents Genesis 1:5. ויהי ערכ ויהי כקר , which offers the same arrangement, evening followed by morning, found in the mishnah's treatment of the Shema.

As the latter scriptural quote was introduced with אינעית אימא ("If you want I can say"), it must be an alternate reply to the question answered by Deuteronomy 6:7.

-8-

This proves that Deuteronomy 6:7 is indeed understood by the <u>setama</u> as a proof of the obligation to recite the Shema and a rationale for the mishnah's arrangement.

Having "proved" the scriptural basis for the evening followed by morning ordering of the mishnah, the <u>setama</u> raises an additional question regarding the mishnah's inconsistent application of this principle of arrangement. He notes that in a subsequent mishnah , pertaining to the blessing associated with the Shema, the morning Shema is mentioned before the evening Shema. For this seeming inconsistency, the <u>setama</u> suggests another logic. Having dealt with the evening Shema and then the morning Shema, the mishnah proceeds to fully expound upon the morning Shema

Thus, the <u>setama</u> has created a <u>sugya</u> which concerns both scriptural authority and logical arrangement of the mishnah. The <u>setama</u> presents material tightly and in a logical manner, with two exceptions. It is not entirely clear why the second scriptural quote is introduced, as the first adequately handles both questions. Perhaps the <u>setama</u> felt compelled to record an extant tradition in which both verses obtained in the matter of arrangement. (However, no such extant tradition is evident in the <u>Yerushalmi</u> which records none of the concerns found in this <u>sugya</u>.) Also, while the <u>setama</u>'s suggested mishnaic rationale for the mishnaic arrangement is reasonable, it works only by ignoring an intervening mishnah which mentions the evening Shema.

-9-

One wonders then why the <u>setama</u> did not speculate further in order to account for the intervening mishnah. Possibly, his version of the Mishnah did not present the problem.

C. <u>Ta'anit 1:1, second section</u> מאימתי מזכיריו גבורות גשמים When is 'The Power of Rain' mentioned?

The second part of the first sugya in Ta'anit 2a consists of two questions which are answered in terms of scriptural verses. First the setama questions the use of the term בשמים as opposed to בשמים alone. R. Yochanan replies that rain falls because of God's power. This is substantiated with Job 9:10 and Job 5:10 which speak of God's sending rain and His doing of great and wonderful things without number ( עד איו חקר ). The Job verses begins a three part analogy which, taken as a whole, link the ideas of rain, God's creation, and Gcd's גבורה Rabbah b. Shila notes that the word "PT joins the Job verses to verses pertaining to creation (Isaiah 40:28 ). Then, it is noted that regarding creation Psalm 45:7 associates the The sugya, then, continues with an anonyterm . . mously posed question which seems to duplicate the concern of In this passage, however, the first part of the sugya. a baraita is inserted which offers a scriptural basis for the inclusion of גנורות גנמים in the Tefillah. The expression in Deuteronomy 11:13 ולעבדו בכל לבבם is defined as

-10-

Tefillah which is, then, linked to the rain mentioned in 13 the following verse in Deuteronomy.

In this passage, the role of the <u>setama</u> was the organization of extant tannaitic and amoraic material into a commentary on the mishnah. The <u>setama</u> provides links between tannaitic and amoraic midrashim on גנורה, rain, and prayer which, together, create an explanation of the term and a "scriptural" base for the mishnah.

D. Sukkah 1:1, part two

סוכה ישנה ביח שמאי פוסלין וביח הלל מכשירין Bet Shammai declares an old sukkah unfit while Bet Hillel declares it fit.

The <u>sugya</u> on this mishnah explores the scriptural rationale for the two positions expressed in the mishnah. After the <u>setama</u> poses the question מאי סעמא relative to 15 Bet Shammai's position, Leviticus 23:34 is quoted. According to the <u>setama</u> the phrase from this verse, "הלה...לה ("tabernacles...for the Lord") implies Bet Shammai's position, that the sukkah must be built expressly for the holiday. Bet Hillel, on the other hand, uses this same verse, specifically the phrase 'הים לה' nyac ("seven days unto the Lord") to deduce the prohibition against using the wood of the sukkah during the seven days of the festival. The same deduction is made in a <u>baraita</u> quoted by R. Sheshet in Akiba's name. However, states the <u>setama</u>, Bet Shammai must use the verse to make the same deduction. Still, states the <u>setama</u>, the position of Bet Shammai can be based on Deuteronomy 16:13, מים, also implying that sukkot must be made expressly for the holiday, while Bet Hillel would use this verse to prove that a sukkah can be built on the intermediate days of Sukkot. Bet Shammai would reject this notion in accordance with the 17 opinion of the tanna, R. Eliezer, who forbids the building of a sukkah during the intermediary festival days.

16

£....

Returning to the text of the mishnah, the <u>setama</u> points out that Bet Hillel seems to disagree with a statement of 18 R. Yehudah in the name of Rav. The passage cited asserts that <u>tsitsit</u> must be woven for their express purpose in order to be fit. The <u>setama</u> implies that by analogy the same should hold for the fitness of a sukkah. The anonymous <u>gemara</u> proceeds to demonstrate that in terms of scriptural support the analogy does not hold. The <u>gemara</u> cites Deuteronomy 22:12 with its phrase  $\gamma$  awyn, meaning that 19 <u>tsitsit</u> must be made with their specific purpose in mind. However, Deuteronomy 16:3 with its phrase  $\gamma$  makes the same point with respect to sukkot. In that case, continues the gemara, the Deuteronomy verse (and specifically

חעשה לך (חעשה לה ) is required to inform us that a stolen sukkah may not be used. The <u>sugya</u> concludes by citing Numbers 15:38 with its phrase אישר להם ("and they shall make fringes for themselves") as support for the special scriptural injunction

-12-

of express intention with regard to <u>tsitsit</u>. This citation goes unmatched by a comparable one for sukkot. Thus, the <u>setama</u> destroyed the analogy, thus supporting the position of Bet Hillel.

This sugya is concerned with the scriptural bases of the two opinions expressed in the mishnah. The setama who has authored the greater part of this sugya seems to need to see consistency and rigor in the two mishnaic views, while clearly favoring that of Bet Hillel. The setama's views to the contrary, the scriptural support brought initially for Bet Shammai's halachic position is fairly clear and could conceivably have been the actual basis for this position. However, that Bet Hillel rejected Bet Shammai's stance because the verse was required by R. Sheshet's (or R. Yehudah b. Batyia's) midrash is unlikely. There is certainly no evidence to support the setama's notion that Bet Hillel used the verse in this way. In any case, the setama's assertion that Bet Hillel derives support for his halachic position from the midrashic comparison of tsitsit and sukkot strikes one as utterly strained, at best.

Thus, in constructing this <u>sugya</u>, the <u>setama</u> has attempted to explain the basis for the positions of both Bet Hillel and Bet Shammai. His isolation of the underlying issue, whether or not a fit sukkah must be one that is made expressly for this holiday, could be correct. However, his presentation favors Bet Hillel, as seen in the neutralization of the better supportive midrashim for Bet Shammai's

-13-

position and in the overly labored attempt to find scriptural ground for Bet Hillel's position.

### Summary

In the <u>sugyot</u> examined in this chapter, one sees the setama taking on the following literary roles:

1) Creator of the sugya in its entirety (Berachot 1:1).

 Creator of the sugya using extant material (<u>Ta'anit 1:1</u>, second part; Sukkah 1:1, second part).

 The one who extends and introduces amoraic perush hamishnah, yielding a new perush (Megillah 1:1, part two).

Along with the <u>setama</u>'s role in providing a scriptural basis for the mishnah, the following concerns of the setama in these four sugyot evinced concern for:

1) The literary and topical order (Berachot 1:1),

 The enunciation of principles underlying amoraic positions (Megillah 1:1, part two; Sukkah 1:1, part two),

Support for one authority's viewpoint (Bet Hillel's)
 over that of another authority (Sukkah 1:1, part two).

# Chapter II: Sugyot Concerned With Tannaitic or Logical Basis of the Mishnah

A. Yoma 1:2

#### כל שבעת הימים הוא זורק את הדם ומקטיר את הקסורת ומיטיב את הנרות ומקריב את הראש ואת הרגל

For all seven days he sprinkles the blood, offers the incense, turns the lamps, and offers the head and the hind leg.

In trying to sort out lines of authority with respect to Yoma 1:2, the gemara focuses on a problematic area, the mishnah's implication that the high priest can, on the seven days prior to Yom Kippur perform the act of sprinkling which could render him unclean and, thus, unfit for other ministrations of his office requiring his purity. R. Chisda claims the mishnah to be in opposition to the view of R. Akiva, because R. Akiva would rule that if some of the sprinkling dripped upon a clean person, it would render him unclean and, therefore, unfit to perform priestly ministrations. Akiva's view is found in a baraita which interprets והזה הסהור על הסמא of Numbers 19:19, to mean that an unclean person receiving sprinkling becomes clean, but a clean person receiving sprinkling becomes unclean. The sages interpret על הסמא of Numbers 19:19 as pertinent only to things susceptible to uncleanness. In this context, part of Parah 12:3 is quoted. In essence, the mishnah of Parah suggests that if one intends to sprinkle an animal,

which is not subject to uncleanness, and instead sprinkles a man, who is subject to uncleanness, then the sprinkling may be repeated. If, however, one intends to sprinkle a man and, instead, sprinkles an animal, the sprinkling may not be repeated. Presumably, the sprinkling on the animal renders the remaining water unfit for ritual sprinkling. In any case, according to the sages, Numbers 19:19 does not prevent the high priest from performing ritual sprinkling along with other sprinkling, because it does not render him unclean.

The <u>setama</u> then suggests that the rabbis' position can be deduced by using the principle of קל וחומר if sprinkling something unclean renders it pure, then certainly something pure maintains purity. The <u>setama</u> compares the reasonable approach of the sages with R. Akiva's position whose inscrutability is defended by the appli-4 cation of Ecclesiastes 7:23.

Next, the <u>setama</u> raises a difficulty with respect to the sages' interpretation of Numbers 19:21. The sages hold the view that one receiving sprinkling and the one performing the sprinkling are clean. The <u>setama</u> points out that **the sprinkling are clean**. The <u>setama</u> points out that **the one doing the sprinkling is unclean**. An anonymous discussion follows, posing alternate ways to understand air. Finally, it emends the notion of air , one who sprinkles, to **KUT**, one who carries, which is employed to denote that the defilement can occur only with the mimimum amount necessary for sprinkling. This clever, but far-fetched midrash

-16-

receives "support" from <u>Parah 12:5</u> which mentions a minimal quantity of water required for sprinkling. The <u>sugya</u> concludes with a statement by Abaye in response to R. Chisda's comment at the beginning of the <u>sugya</u>. Abaye asserts that 7 the mishnah could very well accord with R. Akiva's views. This would be so if the high priest were sprinkled in the evening and immersed after a day of officiating. He would then be clean for the next day's duties.

This <u>sugya</u> concerns the authority of the mishnah and the rationales of the two approaches introduced by the <u>gemara</u>. Were one to strip all of the non-amoraic statements from the <u>sugya</u>, the remaining <u>perush hamishnah</u> would consist of a simple dispute between R. Chisda and Abaye regarding R. Akiva's potential conflict with the mishnah. Thus, the <u>sugya's present form is largely a result of the setama's</u> rewording of the extant material.

The <u>setama</u> has gone to lengthy extremes to build up the sages' position over that of R. Akiva. These great lengths are necessary because plain readings of Numbers 19:19 and 21 seem to lend scriptural support to R. Akiva's view. Hence, the <u>setama</u> cleverly introduces the idea of אנימאה as applicable only to המקבלים סומאה . However, the support brought for this notion by <u>Mishnah Parah 12:3</u> is weak. The <u>setama</u>'s midrash is equally weak as a means of undercutting the force of Numbers 19:21 as support for R. Akiva's view.

Perhaps the setama's strongest, but least emphasized

argument is the prinkling which is presented in support of the sages' view that sprinkling cannot make a clean person unclean. The application of Ecclesiastes 7:23 to R. Akiva's position represents the <u>setama</u>'s judgement that R. Akiva's view is without comprehensible rationale. Still, not satisfied with his authority to argue solely from reason, the <u>setama</u> labors with difficulty to justify his view by employing midrash, scripture and mishnaic texts in the creation of this anaonymous <u>sugya</u>.

# B. Megillah 1:1, first section<sup>8</sup>

£.;

מגילה נקראת כי"א כי""ב בי"ג בי"ד בט"ו לא פחות ולא יותר כרכין המוקפין חומה מימות יהושע בן נון קורין בט"ו כפרים ועיירות גדולות קורין בי"ד אלא שהכפרים מקדימים ליום כניסה.

> The Megillah is read on the eleventh, the twelfth, the thirteenth, the fourteenth, and, the fifteenth, not earlier and not later. Cities which have been walled since the days of Joshua b. Nun read on the fifteenth. Villages and large towns read on the fourteenth. However, villages may push forward to the day of assembly.

The opening anonymous section of <u>Megillah 2a</u> introduces, in effect, the <u>sugya</u>'s following section which supplies a scriptural basis for the mishnah.<sup>9</sup> Taken by itself, the introductory passage raises a question concerning the practical rationale for the mishnah's claim that the Megillah can be read on the eleventh and from there on, and the theoretical problem of its seeming contradiction with scriptural authority. The opening question <u>scriptural</u> authority has an ambiguous quality to it. One might expect a scriptural verse in response. However, the <u>gemara</u> replies by referring to a discussion, in Megillah 19a in which a pragmatic, economic reason is given in the context of an amoraic Then, with אנן הכי קאמרינן, the setama discussion. focuses directly on the conflict by asserting that all these ordinances were products of the men of the Great Assembly. The unwritten assumption is that the Men of the Great Assembly authored the Book of Esther and, hence, its ordinances are their ordinances. Next, the setama poses the straw-man hypothesis that the Men of the Creat Assembly established the fourteenth and fifteenth of Adar for the reading of the Megillah and "our rabbis" came along later and annulled the ordinance made by the Men of the Great Assembly. The hypothesis is negated on the principle that no court can annul the words of a fellow court unless the former is greater than the latter in both wisdom and Therefore, it is clear, asserts the setama, that number. all five dates were ordained, not by "our rabbis", but by the Men of the Great Assembly. This implies that one will find these five dates rooted in Scripture as the next portion of the sugya attempts to demonstrate.

The <u>setama</u> has really only proven his assumption that the Men of the Great Assembly ordained all the rules pertaining to the reading of the Megillah. In doing so, he has brushed aside the pragmatic, economic rationale of the rabbis. He has not refuted the pragmatic rationale, but rather has redirected the focus of the question jbm from "what is the rationale?" to "who are the authors?" The major concern for the <u>setama</u> in all of this may be to make clear that, whatever rationale later rabbis may find in the mishnah, it stems directly from and does not contradict prior authority.

In one way, at least, the setama seems to proceed overly urgently in his categorical rejection of a rabbinic component in the designation of the five dates. Why could not the suggestion be put forward that the rabbis extended the scriptural ruling by adding dates? This is not clearly an example of one court annulling the ruling of another. Rather, it is an extension of the ruling to include new situations. For that matter, why couldn't the sages mentioned as the creators of the enactment allowing the reading of the Megillah on the market days, hence creating the possibility of reading from the eleventh of Adar to the fitteenth, be synonymous with the "Men of the Great Assembly"? Perhaps the setama ignored this median position because he had before him an amoraic sugya which linked the mishnah to a scriptural base. If so, he would have felt compelled to reject any suggestion other than the scriptural basis for all five dates.

# C. Ta'anit 1:1, first section

מאימתי מזכירין גכורות נשמים. When is the 'Power of Rain' mentioned?

The opening sugya of <u>Ta'anit</u> is an anonymous <u>perush</u> hamishnah of two varieties occurring in succession. These

12

-20-

will be treated separately. In an opening question chat is exactly the same as that occurring in the gemara of Berachot 2a, the setama asks for the basis by which the mishnah begins with a discussion of the season of recitation of גבורות געמים without first establishing the obligation for this insertion. The setama supplies the response by citing the mishnah in Berachot 33a which mentions the insertions of LCCCC I LCCCC in the second blessing of the Tefillah. Seemingly satisfied that the mishnah under investigation has proper grounding in another mishnah, the setama raises the logical question of why the subject of the proper season for this insertions's inclusion was not dealt was first mentioned in Tractate נכורות נשמים with when Berachot. The response is that this mishnah in Ta'anit following the mention of "judgement through water" found in Because the mishnah cited is only Tractate Rosh Hashanah. the second one found in Rosh Hashanah, a great deal of material intervenes between the rest of Rosh Hashanah and Ta'anit. There is no sense of flow from one to the other. Thus, the setama's answer leaves much to be desired logically.

The <u>setama</u>, then, evinces two concerns in the first part of this <u>sugya</u>. First is a concern to find a logical basis and an underlying source for this mishnah. Second is a concern for what appears to be an illogical arrangement of topics. In this regard, the <u>setama</u>'s demonstration of an underlying rationale for the arrangement of topics is not

13

-21-

convincing and only highlights to a greater degree his concern for literary order.

D. Baba Metsia 1:1

שנים אוחזים בטלית זה אומר אני מצאחיה וזה אומר אני מצאתיה זה אומר כולה שלי וזה אומר כולה שלי.

Two persons hold a garment. One of them says, 'I found it.' The other says, 'I found it.' One says, 'It is all mine.' The other says, 'It is all mine.'

The sugya immediately following this mishnah deals with the logical basis for the two-part plea used in a court in a case involving a garment claimed by two parties. After the gemara asserts that the two-part plea involves one claim, an assumption later questioned, it proceeds to systematically analyze the implications of each part of the plea. That is, the gemara suggests that alone would suffice , and that כולה שלי , in addition, is redundant and superfluous. The gemara then explains that alone might be misunderstood as 'I saw it' אני מצאחיה and that the mere seeing would seemingly provide a valid claim of possession. Furthermore, this misunderstanding could ensue, even though Rabbannai has explained the term of Deuteronomy 22:3 as "taking hold of the item," because the mishnah employs everyday language as opposed to legal terminology. Therefore, כולה כלי is added to prevent the mistaken impression that "seeing" implies

"possession."

The <u>setama</u> proceeds to pose the possibility that ילה סלי alone would suffice. He cleverly shows that they are needed together in order to demonstrate that seeing does not constitute a claim for possession, otherwise, in other mishnahs involving מציאה , one might suppose that "seeing" does, indeed, constitute a claim for possession.

Overall, the <u>setama</u>'s inconsistency is hardly glaring. The overriding impression one receives is of the elegance with which he strives to demonstrate the conceptual framework which underpins the mishnah.

19 E. Makkot 1:1

כיצד העדים נעשים זוממין מעידין אנו באיש פלוני שהוא

-23-

כן גרושה או כן חלוצה אין אומרים יעשה זה כן גרושה או כן חלוצה תחתיו אלא לוקה ארבעים מעידים אנו כאיש פלוני שהוא חייב לגלות אין אומרים יגלה זה תחתיו אלא לוקה ארבעים

How do witnesses become (liable to punishment, as) <u>zomemin</u>? We testify that Mr. X is a son of a <u>divorced woman or of a chalutsah</u>. It is not said of each (false witness) that he becomes the son of a divorced woman or of a <u>chalutsah</u> in his stead. Rather, he receives forty (stripes) "We testify that Mr. X is deserving of banishment." It is not said of the false witness that he be banished instead. Rather, he receives forty (lashes).

The <u>sugya</u> questions the logic of the mishnah's question with respect to the examples it provides as answers. Specifically, the mishnah asks about the process of becoming subject to punishment as a <u>zomem</u>, a false witness subject to the law of <u>lex talionis</u> according to Deuteronomy 19:19. In both of the mishnah's examples, the false witnesses receive forty stripes, a substitute penalty. Therefore, the mishnah should have phrased its question in the negative, "How do witnesses <u>not</u> become liable to punishment as zomemin?"

ï

As support for its position, the gemara cites a 21 mishnah found in <u>Makkot 5a</u> where, in a different kind of case involving false witnesses, the mishnah states "these are condemned as <u>zomemin</u>." This implies that in the mishnah under investigation, the false witnesses are not dealt with as zomemin.

The gemara's suggested resolution of the problem presupposes an arrangement of mishnahs found in today's editions of the <u>Mishnah</u> and in the <u>22</u> <u>Yerushalmi</u>, but unlike available editions of the <u>Bavli</u>. The gemara asserts that the mishnah follows logically upon the last mishnah of <u>Tractate</u> <u>Sanhedrin</u> which introduces the notion that there are <u>zomemin</u> who receive a substitute penalty. Thus, the first mishnah of <u>Makkot</u> simply continues this list of examples of <u>zomemin</u> who receive substitute penalties.

This entirely anonymous <u>sugya</u> evinces obvious concern for the logic underlying the construction of the mishnah in question. The <u>setama</u> assumes precision of the mishnah not only in its use of language, but also in its arrangement of themes. However, his suggested resolution does indicate some flexibility in distinguishing the boundary between tractates, at least between <u>Sanhedrin</u> and <u>Makkot</u>. If these two tractates were indeed distinct and the ordering of mishnahs fixed, (as one would expect after the days of Judah the Prince) then the <u>setama</u>'s resolution represents a critical faculty of almost modern-scientific dimensions.

While the <u>setama</u>'s reconstruction of the arrangement of mishnahs, is reasonable and possibly correct in one respect it is not completely rigorous. In his rewriting of the mishnah, he precedes the statement of testimony with the solitary interrogative "רביבי". The ambiguity of this one word could allow for the interpretation, "How else do witnesses become <u>zomemin</u> who are subject to a substitute penalty?" However, the mishnah as it stands, with רביבים ויסבין בעשים ורכבי") does not easily allow for the desired reading.

k

Still, the overall result of this anonymous <u>sugya</u> is to reasonably account for what seems to be illogically constructed mishnah.

#### Summary

In this chapter, all the <u>sugyot</u> examined, except the <u>perush</u> on <u>Yoma 1:2</u>, are created in their entirety by the <u>setama</u>. In <u>Yoma</u>, the <u>setama</u> created the <u>perush hamishnah</u> by recasting and filling out an extant amoraic sugya.

The Concerns of the setama:

 The <u>setama</u> demonstrates or assumes the non-contradiction of early authorities (<u>Megillah 1:1, first section</u>).

 The setama favors scriptural over rabbinic authority (Megillah 1:1, first section; Yoma 1:2).

 The setama provides a conceptual basis for an aspect of the mishnah (Baba Metsia 1:1, Makkot 1:1).

4) The <u>setama</u> demonstrates the logical order of the mishnah's literary arrangement (<u>Makkot 1:1</u>; <u>Ta'anit 1:1</u>, first part).

5) The setama brings in tannaitic support for the mishnah (Yoma 1:2; Ta'anit 1:1, first part).

6) The <u>setama</u> defers to the view of an earlier source (Yoma 1:2). Chapter III: Sugyot Concerned with Literary Comparison

A. Shabbat 1:1

יציאות הסבת שחים שהן ארבע בפנים ושתים סהן ארבע כחוץ.

The carryings-out of Shabbat are two which are four within and two which are four without.

The opening <u>sugya</u> of <u>Tractate Shabbat</u> compares its mishnah to the opening mishnah of <u>Tractate Shevu'ot</u>. The mishnah of <u>Shevu'ot</u> lists items, including ארכי, יציאות השכת which are עתים שהן ארכע. However, the list in <u>Shevu'ot</u> omits the mention of the terms בפנים and <u>shabbat</u>. each found in conjunction with שהן ארכע שהן ארכע in <u>Shabbat</u>. The anonymous section which begins the <u>gemara</u> notes this difference and explains that in <u>Shevu'ot</u> only the principals, the main theme, because Shabbat is not the main theme of that tractate. However in <u>Shabbat</u>, where Shabbat is the main theme, both principals, where Shabbat is the main theme, both principals, are taught. Thus אכות are taught. Thus בפנים and אוכות אכות

The anonymous <u>sugya</u> proceeds to define the אבות as אבות which are of two kinds. (Rashi explains that these two forms of אויז, are each applied to the poor man and 2 to the owner of the house, yielding two which are four. ) In what amounts to a transition to a second explanation for

that the אכות taught in Shevu'ot include both אכות and אכות and אכות that the

אנורי However, continues the <u>setama</u>, one might expect that all of the items on the list in <u>Shevu'ot</u> are taught in the manner of סראות נגעים "appearances of leprosy", which always cause liability. R. Papa replies that <u>Shevu'ot</u> only teaches forms (of אנות אנות) that are סייית . In <u>Shabbat</u>, both אנות and יחוני are taught. That is, סיזם and ז'חני are to be associated with יבטורי and יחוני. Here, the anonymous <u>sugya</u> defines היוני which are two (those of the poor man and those of the owner of the house.) These, in turn, have the sub-categories הוצאה and הוני, yielding two which are four for the יות , הוצאה indicated in <u>Shevu'ot</u>.

The <u>sugya</u> focuses its attention on the added subdivisions of כפנים and בפנים in <u>Shabbat 1:1</u> as contrasted with <u>Shevu'ot 1:1</u>. At the core of the <u>sugya</u> lies R. Papa's statement which, taken alone, provides a simple and direct explanation for the contrast between the two mishnahs. In addition, this amoraic level only employs concepts, job ,

איוב , and איני , already found in the mishnah. The <u>setama</u>, on the other hand, has created a separate <u>perush</u> by introducing the novel concepts אבות and הולדות . This <u>perush</u> of the <u>setama</u> bears no logical connection to either of the two mishnahs.

Furthermore, the <u>setama</u> bridges the two <u>perushim</u> by formulating a question to which R. Papa appears to reply. Illogically, the <u>setama</u> sets up R. Papa's comment as the resolution of the potential confusion of one who expects אראות נגעים alone to be taught in the manner of מראות נגעים while recognizing that there are forms of אנות which cause liability and forms which are exempt from liability. One doubts that such a confusion could have arisen merely from a reading of the Mishnah or that R. Papa had such a notion in mind. Rather, the <u>setama</u> has introduced R. Papa's comment so that it appears to extend from the previous discussion of אנות and אנות .

Thus, R. Papa's <u>perush hamishnah</u> appears to stem from the <u>setama's perush</u> when, in fact, each stands as independent comment on the mishnah. In effect, the <u>setama</u> has created a new, less coherent <u>sugya</u> by repositioning an extant amoraic <u>perush hamishnah</u> and by reframing it in concepts not mentioned in the original amoraic sugya.

### B. Eruvin 1:1

12

מבוי שהוא גכוה למעלה מעשרים אמה ימעט ר' יהודה אומר אינו צריך והרחב מעשר אמות ימעט ואם יש לו צורות הפתח אע"פ שהוא רחב מעשר אמות אין צריך למעט

(A cross-beam spanning) the entrance (of an alley) at a height greater than twenty cubits should be lowered. R. Yehudah said: 'it is unnecessary.' And (any entrance) wider than ten cubits should be reduced (in width). But if it has the form of a doorway it need not be reduced even if it is wider than ten cubits.

The anonymous sugya which begins the gemara compares the mishnah of Eruvin with that of Sukkah 1:1. The

-29-

comparison suggests itself because both mishnahs deal with the status of items with excessive dimensions. Specifically, both speak of heights which exceed twenty cubits. The gemara contrasts the qualitatively different resolutions employed by the two mishnahs. In the case of the sukkah which is too high, the mishnah rules it unfit while R. Yehudah rules it fit. Regarding the  $\alpha$  correctly the mishnah discusses whether or not an alteration is necessary. The gemara posits two alternative understandings for the divergent approaches of the two mishnahs. First, one might say that the sukkah is scripturally ordained. Therefore, one must rule on its fitness, but the <u>eruv</u> of a  $\alpha$  is ordained by the rabbis so one may discuss its alteration. With the interjection

איבעית איכעי , the <u>setama</u> takes into consideration the possibility of alteration even for an item ordained by scripture. However, the ordinances of the sukkah are legion, and because it would be impractical to list all of them, it was simply stated "unfit." Regarding an entrance, on the other hand, the ordinances are few. Therefore, the alteration could be discussed easily.

Again, the <u>setama</u> has brought together mishnahs of similar style and content for the purpose of elucidating their differences. The idea of comparing these passages is not original with the <u>setama</u>, for the gemara which follows in the <u>Bavli</u> and the parallel passage in the <u>Yerushalmi</u> both contain amoraic material which describes and contrasts the differences between the <sup>CCI</sup> and the <sup>CCI</sup>. However, only

-30-

in the anonymous material is the contrast dealt with in an abstract, conceptual fashion; that is, only the <u>setama</u> suggests that the difference between the laws of of and and orce and act: exists because of the different weights placed on scriptural laws as opposed to rabbinic enactments.

The is possible that there is a second level of <u>setama</u> material here. This would explain the total rejection of the scriptural-rabbinical dichotomy as the basis of contrast and the introduction of a new explication. Whether or not there are two levels of anonymous material present, the second explanation is called for by the shortcomings in the logic of the first. That is, the scriptural-rabbinical dichotomy simply does not hold as explanation for the different approaches to the different of the different is that it does attempt to provide a conceptual basis for the difference. Failing that, the second rationale takes a practical and literary turn: the concern of an editor for concise formulation. In this second capacity the <u>setama</u>'s reasoning is logical and clear.

C. Sukkah 1:1

they.

Pille .

סוכה שהוא גבוהה למעלה מעשרים אמה פסולה ורבי יהודה מכשיר. A Sukkah which is higher than twenty cubits is unfit. R. Yehudah declares it fit.

The opening sugya of Sukkah is identical with that of Eruvin except that it brings for comparison Mishnah Eruvin 1:1, whereas the sugya of Eruvin brought Mishnah Sukkah 1:1 for comparison.

One further point can be made by observing the sugya's relationship with the gemara which follows. That is, with

לנה הני מילי, the amoraic <u>sugya</u> seeks a scriptural base for the sukkah and its dimensions. This amoraic <u>sugya</u> bears no logical connection to the last clause of the anonymous sugya:

#### ואיבעית אימא בדאורייתא נמי תני תקנתא מיהו טוכה דנפישי מילתה פסיק ותני פסולה מבוי דלא נפיש מיליה תני חקנתא

If you wish I can say that even scripturally ordained matters are subject to alteration. With regard to the sukkah, about which the ordinances are many, it taught simply 'unfit.' With the entrance way, about which the ordinances are not many, the alteration was taught.

In other words, the anonymous <u>sugya</u> has intervened, both here and in <u>Eruvin 2a</u>, between the mishnah and an original amoraic <u>sugya</u>. Whereas both the anonymous <u>sugya</u> and the amoraic <u>sugya</u> comment directly on the mishnah, these <u>sugyot</u> are independent of each other.

D. Yoma 1:1

-01

1.55

100

here is

1.73

less-

שבעת ימים קודם יום הכפורים מפרישין כהן גדול מביתו ללשכת פרהדרין

Seven days prior to Yom Hakippur the High Priest was transferred from his house to the cell of counselors.

The opening <u>sugya</u> of <u>Tractate Yoma</u> is a <u>perush</u> on <u>Mishnah Parah 3:1</u>. It is introduced here because of the identical phrasing

The relevant section of Parah 3:1:

שבעת ימים קודם לשרפת הפרה מפרישין כהו השורף את הפרה מביתו ללשכת שעל פני הבירה צפונה מזרחה ולשכת בית האבן היתה נקראת 9

Seven days prior to the burning of the heifer the priest who was to burn the heifer was transferred from his house to the cell on the northeast corner of the birah. And it was called (the cell of) the stone chamber.10

The sugya raises and answers four questions, three anonymously, pertaining to Parah 3:1. 1) First, the gemara asks about the term לשכת בית האבן. It asserts that all functions had to be performed in vessels made of Lide (cobblestone or dung), אכנים (stone), or ארמה (earthware). 2) "Why this restriction?" asks the gemara. Referring to information found in Parah 3:7, the gemara sees this 11 restriction as stemming from an anti-Sadduccean injunction. That is, the rabbis allowed one who had immersed, a out of out to perform the parah ritual prior to becoming fully pure with the cnset of sunset. The Sadduccees said that one had to wait until sunset in order to perform the ritual. However, lest the rabbis' permissiveness give the impression that the ritual was of slight importance, they added the restriction that only vessels not subject to impurity could be employed. 3) The gemara asks the reason for the northeast corner as

the site of the ritual. According to Numbers 19:9, the heifer 12 13 a הסאה, a sin-offering. As such it would be sacrificed on the northern side of the altar. However Numbers 19:4 implies an eastern direction as the place of 13 slaughter. Hence, the rabbis chose the northeast corner. This was done also to distinguish the <u>parah</u> ceremony from other sin-offerings. 4) As to the definition of <u>birah</u>, two explanations are presented by two early Palestinian amoraim, R. Yochanan, as transmitted by the third generation Babylonian amora Rabbah b. Bar Hana, and Resh Lakish. One said that <u>birah</u> was a place on the Temple mount. The other said that the whole sanctuary is called birah.

While not strictly a comparison, this mostly anonymous passage has brought in mishnaic material from <u>Parah</u> which shares formulary features with <u>Yoma 1:1</u>. It is interesting that the model for this comparison is found in the parallel 14 passage in the <u>Yerushalmi</u> and in <u>Tosefta Parah 3:1</u>.

A simple explanation for this peculiarly out of place <u>perush hamishnah</u> would be the absence of <u>gemara</u> to <u>Tractate</u> <u>Parah</u> in the <u>Bavli</u>. Apparently, the <u>setama</u> set down his <u>perush</u> as an extension of the <u>Tosefta</u> and <u>Yerushalmi</u> traditions as well as the <u>perush hamishnah</u> of R. Yochanan and Resh Lakish.

As to the <u>setama</u>'s degree of logic in the commentary itself: his explanation for the name "the cell of the stone chamber" strikes one as unlikely. However, it does afford him the opportunity of introducing his rather clever and

-34-

possibly correct <u>perush</u> regarding the restriction on the material of the vessels which may have had its origin in anti-Sadduccean legislation. Unfortunately, one finds no evidence outside of the assertion of the <u>setama</u>, that such a restriction obtained.

E. Pesachim 1:2

152

ha ii

C.C.

#### אין חוששין שמא גררה חולדה מבית לבית ומקום למקום רא"כ מחצר לחצר ומעיר לעיר אין לדבר סוף.

One need not worry that a weasel dragged leaven from room to room or from one place to another place. For, if it were otherwise, (then one would have to worry about:) from courtyard and from city to city and there would be no end to the matter.

The <u>sugya</u> opens with the claim that the rationale of the mishnah is that "we did not see it (the weasel)." However, had we seen the weasel taking the leaven, we would concern ourselves about this, and we would need another search ( בריקה). In response, the <u>sugya</u> says that even if we had actually seen the weasel we could assume that it ate that which it took.

At this point the <u>gemara</u> brings in portions of <u>Mishnah</u> <u>16</u> <u>16</u> <u>17</u> <u>17</u> when a Jew moves into a dwelling owned by a heathen. <u>Mishnah Oholot</u> assumes that a search would be required because of the common practice among gentiles of burying aborted fetuses within their homes. <u>Oholot 18:7</u> states that the dwellings of heathens are unclean ( סמאים ) and that a בריקה is required. <u>Oholot 18:8</u> records the view of Bet Hillel which obviates this requirement in dwellings where a weasel or a swine could enter.

1.62

Line:

Here, the <u>gemara</u> has discovered an apparent contradiction: in the case of leaven taken by a weasel, a search is required if one actually sees the theft; in the case of the buried fetuses, the access of a weasel, seen or not, eliminates the need for a search. R. Zera comments that there is no contradiction. In the one case, where flesh is involved, one can assume that a weasel would eat all of it. In the other case, where bread is involved, one can assume that some crumbs remain.

Rava rejects R. Zera's resolution, stating that the pertinent categories are "doubt" and "certainty." In the one case, the burial of the fetus is doubtful, but it is assumed that the weasel's devouring of the fetus in its entirety is certain. In the other case, if the weasel certainly took the leaven, its complete consumption is doubtful. The guiding principle is that a matter of doubt 18 cannot override a matter of certainty. The truth of this principle and its application becomes the subject of the next portion of the gemara.

In sum the <u>sugya</u> concerns the rationale of <u>Pesachim 1:2</u> and its comparisons and contrasts with <u>Mishnah Oholot 18:7</u> and <u>8</u>. The <u>setama</u> has merely introduced the cited amoraic material and linked it to the mishnah. Taken alone, the amoraic material presents a difficulty to the modern student in that it presumes a conflict between <u>Oholot</u> and the mishnah under discussion. On the face of it, these mishnahs do not conflict with each other at all. Rather with consistency, each mishnah suspends the requirement for a search in circumstances involving a weasel. Yet, in their very different resolutions, R. Zera and Rava assume the requirement of  $\exists p; \forall \exists$  in the case of a thieving weasel.

Were it not for this predicament created by the presuppositions of the cited amoraic material, the setama's opening statement restricting the application of the mishnah to situations where the weasel was not observed would seem illogical and unwarranted. In addition the setama introduces the two key categories used by R. Zera and Rava to justify the search, that is, observation of the weasel and its act of consumption. In doing so, he has created the background for the two amoraim and their positions by summarizing their positions in his question. In short, this seems to be a good example of an amoraic setama because it is absolutely impossible to comprehend R. Zera's response, " א קשיא ," without the prior notions established by the setama. implies "אבל הכא דחזינא רשקל" Similarly , Rava's statement the background provided by the setama. Therefore, the setama is before Rava.

-37-

F. Eruvin 1:2

-10

here.

19

הכשר מבוי ב"ש אומרים לחי וקורה וב"ה אומרים או לחי או קורה

An alley is made fit (for the carrying of objects within it on Shabbat). Bet Shammai says, 'a side-post and a cross-beam.' And Bet Hillel says, 'Either a side-post or a cross-beam.'

The gemara raises as an issue the lack of accord between the law of the mishnah above and the views recorded earlier 20 in a baraita. One view found in this baraita describes a proper eruv as one in the form of a doorway at one end of an alley and a cross-beam and side-post at the other end. The tanna Chanania then states that Bet Shammai's for a proper eruv are a door at each end of the alley, and Bet Hillel's requirements are a door at one end and a side-post and cross-beam at the other. R. Yehudah resolves these contraditions between the mishnah and the baraita by stating that the mishnah should be understood as applying to a "closed" alley and not to the more general situation, an eruv for carrying on Shabbat through a public domain, referred to in the baraita.

This brief comment on the mishnah consists of two parts: an anonymous introduction and a simple amoraic explication. One notes that the amoraic statement if extracted from the anonymous introduction implies no problem of the mishnah's contrasting with other views. It does, however, prompt the question as to why R. Yehudah chose to restrict the application of the mishnah. Thus, the <u>setama</u> needed to provide an introduction to justify R. Yehudah's assertion, and therefore he projected a comparison of the Mishnah with the baraita as the source of R. Yehudah's remarks.

21

Thus, it would seem that, to provide an introduction to a simple amoraic perush the <u>setama</u> has given the <u>sugya</u> a dialogical form consisting of a perplexing question followed by a settling response.

G. Baba Metsia 1:2

היה רוכב על גבי בהמה וראה את המציאה ואמר לחבירו תנא לי נטלה ואמר אני זכיתי בה זכה בה אם משנתנה לו אמר אני זכיתי בה תחילה לא אמר כלום.

If a rider on an animal sees a lost object and says to his companion, 'give it to me.' The companion takes it and says, 'I acquired it for myself.' It is his. If after giving it to him, he says, 'I acquired it for myself at first,' his words amount to nothing.

The mishnah to be compared (Peah 4:9):

מי שליקט את הפאה ואמר הרי זו לפלוני עני ר' אליעזר אומר זכה לו וחכמים אומרים יחננה לעני הנמצא ראשון.

Someone who gleaned the corner of his field and said, 'This is for Mr. X, a poor person.' R. Eliezer says, 'he conferred possession on that person.' But the sages say, 'he must give it to the first poor person who is available.'

The gemara begins with a discussion of the basis for and

context of the different rulings of R. Eliezer and the sages in Mishnah Peah. In the name of R. Yehoshua b. Levi, Ulla asserts that the mishnah concerns a rich person gleaning his field for a poor person. The setama elaborates, explaining that R. Eliezer employs a two-part " מנו in the following manner: Since the rich person could have declared all his property owernerless, he would have had access to the gleanings as a poor man. Since, in this hypothetical situation, he could have possessed the gleanings, therefore he may confer possession of the gleanings on his The sages, however, do not allow a proof which fellow. All agree that if a poor person 110 twice. employs gleans for a poor person, he could confer possession. This could be derived by employing the 110 argument only once.

In contrast to Ulla, R. Nachman claims that the difference of opinion between R. Eliezer and the sages could involve a case in which a poor person gleans for a poor person. R. Nachman brings the mishnah in <u>Baba Metsia</u> to bear by showing that in matters involving found objects, all are in the category of the poor. Here, R. Nachman implies that the The category of the poor. Here, R. Nachman implies that the The should be regarded as a Tarra , a found object, such as that referred to in <u>Mishnah Baba Metsia</u>. The <u>setama</u> explains that if R. Nachman is correct, that the difference of opinion found in <u>Mishnah Peah 4:9</u> does also pertain to the case of a poor person gleaning for the rich, then the mishnah of <u>Baba Metsia</u> accords with the views of the rabbis. However, if the difference of opinion in <u>Peah</u>

-40-

involves only a case of a rich person gleaning for a poor person, then the mishnah of <u>Baba Metsia</u> accords with neither view.

Ulla then explains that it is a case of the second clause of the mishnah, which uses an applying to the mishnah's first clause as well. That is, the person can possess the found article for himself or for the other. In opposition, R. Nachman states that the use of ann in the second clause means that it does not apply to the first clause of the mishnah, meaning that ownership is conferred only by possession.

This sugya of amoraic origin blends two kinds of perushim. After a relatively straightforward presentation of the two amoraic positions regarding the context of the notice in Peah, the gemara begins to resolve the unasked question of whether the two mishnahs are in accord with each other or not. An underlying problem pervading this sugya is that the two mishnahs brought together for comparison have more disimilarities than points of congruence. (The equation of The with אני is at best a difficult proposition.) Thus, the efforts to apply the principles of one to the other is frought with problems. Given this situation, the setama has assumed a two-fold role. Firstly, in the self-contained perush on Peah 4:9, the setama has extended Ulla's comment by expounding upon the dynamics of his hermeneutics and applying them to the case of a poor person gleaning for a poor person. In this capacity, the setama has attempted

-41-

to justify the sages' position over that of R. Eliezer by the highly questionable assertion that 120 may be employed once but not twice as did R. Eliezer. Secondly, after the statement of R. Nachman's view, the <u>setama</u> has spelled out the implications of the two views upon the mishnah in <u>Baba</u> <u>Metsia</u>. Specifically, he finds that R. Nachman's views enable the mishnah in <u>Baba Metsia</u> to jibe with the position of the rabbis in Peah 4:9.

While not strongly stated, the <u>setama</u>'s suggested favoring of R. Nachman's view has the effect of resolving potentially contradictory ideas in the <u>Peah</u> and <u>Baba Metsia</u> mishnahs. Otherwise, in adding only reasonable and logic extensions to an amoraic <u>sugya</u>, the setama has not substantially disturbed a rather confused passage.

# Summary

In the <u>sugyot</u> examined in this chapter, the <u>setama</u> peforms a range of literary functions and exhibits a variety of concerns with respect to the mishnah and other extant material. These can be summarized as follows:

Literary Functions of the setama:

 The <u>setama</u> creates the <u>sugya</u> in its entirely (Eruvin 1:1, Sukkah 1:1).

 The setama creates the sugya using extant amoraic material (Shabbat 1:1; Yoma 1:1).

-42-

3) The <u>setama</u> introduces the extant amoraic <u>sugya</u> (<u>Peachim 1:2</u>; <u>Eruvin 1:2</u>). The <u>setama</u> in <u>Pesachim</u> seems to be entirely amoraic. The <u>setama</u> in <u>Eruvin</u> does, to an extent, recast the extant amoraic material.

 The setama extends the perush haamoraim (Baba Metsia 1:2).

Concerns of the setama:

 The <u>setama</u> assumes or tries to demonstrate the non-contradiction of tannaitic sources (<u>Baba Metsia 1:2</u>; Eruvin 1:2).

 The setama provides the conceptual basis for an aspect of the mishnah (Eruvin 1:1; Sukkah 1:1; Yoma 1:1).

3) The <u>setama</u> assumes and demonstrates the use of concise literary formulation by tannaitic or amoraic sources (Eruvin 1:1; Sukkah 1:1).

 The setama provides illustrations for the application of extant material (Baba Metsia 1:2). Chapter IV: Sugyot Dealing with the Definition of a Term or a Phrase

1

A. Pesachim 1:1

אור לארבעה עשר בורקין את החמץ

-44-

On the evening of the fourteenth, a search is made for the leaven.

<u>Pesachim 2a-3a</u> contains a long <u>sugya</u> dealing with the definition of אור , the first word of the mishnah. Two definitions are posited by Babylonian amoraim. R. Chuna suggests נגהי as a definition, while R. Yehuda suggests

לילי. The setama comments that these definitions may be taken literally, meaning that נגהי refers to morning and refers to evening. In the thirteen subsections of this sugya, each containing tannaitic material introduced by the term . the gemara builds a case for the correctness of אורתא , "evening," as the proper understanding of . In general, one finds that in each of these subsections, the anonymous gemara draws implications from the tannaitic material as to its applicability to the issue of the definition of אור . In one of his approaches, the setama neutralizes the force of the tannaitic material by circumscribing its applicability to the description of a particular situation. This method renders the tannaitic material irrelevant to the question of definition. The setama takes this tack in the six subsections in which it is implied that "" may be defined as "day" and in, at

least, one subsection in which it is implied that אור may be defined as evening. The other approach used by the <u>setama</u>, consists of bolstering the implications of the tannaitic material, and labelling them as proof. This method is employed in four of the subsections which imply that אור should be understood as evening.

The last two subsections of the <u>sugya</u> open with the term עסע את. The first resembles the form of the previous subsection. That is, it introduces tannaitic material which it then labels as proof that אור means "evening." The last עסע את also introduces a <u>baraita</u> which is labelled as a proof that אור means evening by the <u>setama</u>. It then concludes by suggesting that R. Chuna and R. Yehuda did not disagree on the definition of אור . Rather, according to the principle of אור לי אחריה ומר כי אחריה ומר כי אחריה is locale, both agreeing that the term meant "night."

As a common literary pattern obtains in most of the subsections, a detailed presentation of a few will suffice as representative examples.

In the third subsection there is a baraita containing Genesis 1:5, ויקרא אלהים לאור יום suggesting, therefore, that אור must mean day. But, the <u>gemara</u> applies the understanding that אור in the verse means that which is in the process of becoming light. Similarly, ולחשך קרא לילה means dis applied to that which is becoming dark. Further, we are told that "day" generally refers to the time until the appearance of the stars. The <u>setama</u> resolves this confusion by explaining that the scriptural verse means that God appointed (ויקרא) the light to serve over the day and the darkness to serve over the night. In this way the <u>setama</u> rendered a scriptural verse which suggests that אור means "day" as applicable to this discussion.

CO. CO.

1756 ...

100.0

117 20

The <u>setama</u>'s second tactic is illustrated in the eighth subsection, where <u>Mishnah Pesachim 1:3</u> is quoted. This mishnah lists three times, אור (ל)ארבעה עשר, ובארבעה עשר

, the <u>setama</u> proposes that ארבעה עשר שחרית, ובשעת הביעור clearly refers to the morning, therefore אור ארבעה עשר must refer to the evening. Thus, this constitutes a proof ( שמע מינה ) of the definition of אור ז אור א

A final representative example: In the twelfth subsection, Mar Zutra quoted <u>Mishnah Edyot 4:10</u> which refers to אור ממונים ואחר, "a women who aborts on the of the eighty-first day." Since Bet Hillel declared the woman liable for bringing a sacrifice, while Bet Shammai exempted her from this obligation, Mar Zutra has Bet Hillel asking Bet Shammai how the אור of the eightyfirst differs from the day of the eighty-first with regard to uncleanness. The <u>setama</u> sees in this contrast between and day an additional proof that אור weans evening.

The <u>sugya</u> obviously contains much tannaitic material, some clearly amoraic meterial, and some anonymous material. It is, however, the anonymous material which shapes the

-46-

direction of the perush hamishnah by censoring all suggestions that Mreans day and by labelling as proof most of the evidence that אור means evening. All the examples in which the setama rejects a potential proof of "" as day rely on logic as questionable as that employed above in defining ויקרא of Genesis 1:5 as "He appointed" rather than "He called." To be fair, one must again mention that one subsection which equates אור with evening is dismissed as proof, giving the sugya an aura of scholarly integrity. But, overall, the setama restricts and circumscribes the evidence which points to אור as day, while he highlights and generalizes the material which points to **NR** as evening. The setama's claim to the contrary, a simple reading of the sources cited in the subsections in which אור supposedly connotes evening does not justify such a definition any more than a definition is justified in those sources where אור connotes day.

1 FARME

1000

Thus, it would seem that the <u>setama</u> has taken early material and reworked it to achieve a uniform definition of In addition, he has framed the entire <u>sugya</u> so that one may assume that there are two literally distinct opinions about the meaning of IN. this was achieved by commenting on the opening amoraic <u>perushim</u>. Indeed the entire <u>sugya</u> assumes this distinction until the end when the <u>setama</u> shows that R. Chuna and R. Yehuda actually do not differ.

-47-

B. Berachot 1:2

I COPPLE

C 14100

1.000

מאימתי קורין את שמע בשחרית משיכיר בין תכלת ללבן. From when does one recite the Shema in the morning? From the time when one can dis-

tinguish between blue and white.

The <u>sugya</u> on this mishnah opens with an unnamed authority asking for an operational definition of the phrase נין תכלת ללכן. One possibility is that the distinction is between a ball of blue wool and a ball of white wool. This is rejected because such a distinction could be made at night. This rejected explanation is replaced by one which distinguishes between the blue within 9

The <u>setama</u>'s brief opening comment is an independent <u>perush</u> on <u>criphered</u> comment is an independent its own <u>perush</u>, supposedly on logical grounds. However, the fact that a <u>perush</u> of no more than equal merit replaces the <u>setama</u>'s explication raises some question as to whether "logical grounds" is the source of the <u>setama</u>'s rejection of its own view. The fact that the alternative <u>perush</u> is an early amoraic comment seems to be the real reason for its acceptance by the anonymous commentator.

It is possible that literary convention required this kind of introduction of amoraic material, but it is also possible that the <u>setama</u> did not possess the amoraic <u>perush</u> since it was a Palestinian tradition. Upon becoming aware of it, the anonymous author deferred to it.

-48-

C. Rosh Hashanah 1:1

ארבעה ראשי שנים הם באחד בניסן ר"ה למלכים ולרגלים

10

There are four new years. The first of Nisan is the New Year for Kings.

The first sugya of Tractate Rosh Hashanah deals with the need for a New Year for Kings. Two reasons for the New Year for Kings are given. First, R. Chisda, the third generation Babylonian amora, quotes Mishnah Shevi'it 10:5: "Bonds which are antedated are invalid; bonds which are postdated are valid." Thus, for dating purposes, a "legal" year determined by a king's reign is necessary. A second reason found in a baraita is introduced by the phrase , net reason. It puts the mishnah into operational terms by describing two borderline cases. First, if a king begins to rule on the twenty-ninth of Adar, on the following day, the first of Nisan, his reign is reckoned as one full year. Second, if he begins to rule on the first of Nisan, his reign is not reckoned one year until the following Nisan. The gemara does not make explicit any connections which may exist between the two comments on ראש השנה למלכים . Rather, the sugya continues the discussion of the problem of dating the year of a king's reign when it begins or ends near the cutoff date of the first of Nisan.

The anonymous gemara comments on the two parts of the baraita mentioned above. The comment on the first part designates it as having taught that since Nisan is indeed

-49-

the New Year of Kings, one day can be reckoned a year. The anonymous comment on the second part of the baraita explains its function as avoiding possible misunderstanding in the case where a king has been appointed in Adar, but begins to rule in Nisan. That is, the <u>setama</u> finds the <u>baraita</u> to be obvious, and therefore unnecessary for ordinary cases.

A second baraita introduces three cases dealing with dating with respect to two kings, one who has died, and one who succeeds him. First, if one king dies and the second succeeds in Adar, the rest of the year can be accounted to either. Second, if one king dies in Nisan and the second succeeds in Nisan, that year can be accounted to either. Third, if one dies in Adar and the second succeeds in Nisan, the earlier year is accounted to the dead king, the later year is accounted to the new king. The setama, then, explains how each of these three seemingly obvious positions is stated in the baraita to clear up a possible misunderstanding. The first case prevents the mistaken notion that a given year cannot be dated to two kings. The second obviates the idea that only a day at the end of the year can be reckoned as a full year. The third, according to the setama, applies to a situation where the new king, who is the son of the former king, is appointed in Adar. One should not imagine that this new king has two years applied to him at the end of his first year's reign.

Thus, this <u>sugya</u> primarily involves <u>perushei</u> <u>habaraitot</u> which in turn are perushei hamishnah in the sense that they

-50-

11

define and make more explicit the operational aspects of the mishnah. The <u>perushei habaraitot</u> are entirely anonymous. With the ascription of the first anonymous comment which labels the <u>baraita</u> as support for the mishnah's claim that Nisan is the New Year for Kings, every anonymous comment tries to justify the particular informative value of a clause of one of the two <u>baraitot</u>. That the <u>setama</u> goes to great extremes to demonstrate the non-superfluous nature of the <u>baraitot</u>, evinces his concern for economy of language of older material.

The <u>setama</u>, here, has to a small extent identified an extant <u>perush</u> <u>hamishnah</u> as such as, to a large extent, has extended and commented upon that extant perush.

#### 13

D. Rosh Hashanah 1:2

בארבעה פרקים העולם נידון בפסח על החבואה At four seasons, the world is judged. At Passover, with respect to produce.

In the <u>sugya</u> on this mishnah, the anonymous <u>gemara</u> tries to specify the type of תבואה referred to in the mishnah. That is. does the mishnah speak of produce which has already grown? Rather, the mishnah must speak of judgement passed on produce which is yet to be sown. The anonymous <u>gemara</u> then raises the question: Does this imply that grain undergoes only a single judgement? If so, a <u>baraita</u> is problematic since it implies that man and produce undergo two judgements. That is, produce which has been subject to misfortune prior to Passover has been judged prior to its sowing, but if misfortune struck after Passover, it was judged after sowing. According to Rava this implies that there are two judgements: prior to sowing, and after sowing. The same pattern of judgement pertains to man on Yom Kippur. Abaye draws the practical implication that if one sees that slow-maturing seed is progressing well, it would be wise to plant some quick-maturing seed before the time of judgement comes around again. In other words, one can take advantage of the evidence for a good judgement already decreed.

ALC: NO.

1.45

Desi.

......

Schematically, this <u>sugya</u> consists of the <u>setama</u>'s opening questions and comments leading directly into a <u>baraita</u> and Rava's and Abaye's comments on the <u>baraita</u>. Whereas the <u>setama</u>'s remarks alone do not make much sense as comments on the mishnah, the <u>baraita</u> alone stands in relation to the mishnah as material of comparable age and conceptual frame. That is, both the <u>baraita</u> and the mishnah speak of judgement of produce on Passover. However, the <u>baraita</u> does not comment on the mishnah, nor do Rava and Abaye. Therefore, the <u>sugya</u> seems to have developed as follows: the <u>setama</u> material followed the <u>baraita</u> and the amoraic comment chronologically and, at a later date, was incorporated into the <u>gemara</u> as an introduction to indicate what problem the <u>baraita</u> and the amoraic comments attached to it were addressing. By linking a basically independent baraita and amoraic material to the mishnah, the setama organized the extant material into a literary, conceptual 14 until which, as a unit, provided a perush hamishnah.

# Summary

127

Eng.

b 1000

111.0

t ...

The <u>setama</u> in the <u>sugyot</u> analyzed in this chapter assumes the following characteristics:

Literary Function:

 Extended extand perush hamishnah (Rosh Hashanah 1:1; Pesachim 1:1),

 Incroduced extant amoraic perush hamishnah (Rosh Hashanah 1:1; Berachot 1:1),

Beyond that of defining a term found in the mishnah, the setama was concerned with:

 Labelling extand material as perush hamishnah (Rosh Hashanah 1:1, Rosh Hashanah 1:2),

 Justification of informative value and non-superfluity of a baraita (Rosh Hashanah 1:1),

 Supporting one view over another (<u>Pesachim 1:1</u>; <u>Rosh Hashanah 1:2</u>),

 Deference of own view to that of an early source (Rosh Hashanah 1:2).

# Chapter V: Sugyot Concerned with the Context of a Mishnaic Injunction

1

A. Betsah 1:1

1925

ביצה שנולדה ביום טוב בית שמאי אומרים תאכל ובית הלל אומרים לא תאכל

If an egg is laid on a festival day, Bet Shammai says it may be eaten, while Bet Hillel says it may not be eaten.

The sugya begins anonymously by questioning the context of the mishnah. Specifically, what kind of hen is being referred to? If it is a hen designated for food, what is Bet Hillel's rationale in forbidding the eating of the egg? Surely an egg is food which has been separated, and as such, is not forbidden as around . If, on the other hand, the hen is designated for the laying of eggs, what is the rationale of Bet Shammai? That is, the egg would be in the category of Jraza . In a marginal kind of comment, the setama suggests that no problem surrounds the rationale of Bet Shammai since this school might reject the prohibition of . However, the setama adds, we might have thought that even one who allows מוקצה would prohibit נולד. The mishnah would inform us that this is not so, a position which is formalized in a statement by R. Nachman. R. Nachman says that the mishnah concerns a hen designated for laying eggs, and one who accepts the prohibition of also accepts that of נולד , and one who rejects the prohibition of מוקצה also rejects the prohibition of 111.

-54

The <u>sugya</u> concerns both the context of the mishnah and the rationales of opinions which become problematic because of proposed contexts. The <u>setama</u> has provided an introduction to an amoraic <u>perush hamishnah</u>. In doing so, the <u>setama</u> has logically laid out the categories of consideration, and, as such, provides a framework for R. Nachman's otherwise cryptic comment. That is, the <u>setama</u> asserts that the question concerns the kind of hen spoken of by the mishnah and the application of the principle of aspin .

B. Betsah 1:3

# ב"ש אומרים אין מוליכין את הסולם משובך לשובך אבל מסהו מחלון לחלון וב"ה מתירין.

Bet Shammai says: "One may not carry a ladder from one dovecoat to another, but one may incline it from pigeon-hole to pigeon-hole." Bet Hillel allows this.

This <u>sugya</u> presents two versions of the context of the dispute recorded in the mishnah. In the first version, R. Chanin b. Ammi asserts that the dispute pertains to the public domain. In the second version, R. Chanan b. Ammi asserts that the dispute pertains to the private domain. Each assertion is followed by an anonymous elaboration of the positions of Bet Shammai and Bet Hillel. In other words, after R. Chanan b. Ammi claims that the dispute concerns public domain, the <u>gemara</u> proceeds to explain Bet Shammai's reasoning as a concern lest an outsider think that the person moving the ladder was going to use it to plaster his roof. As for Bet Hillel, its reasoning was that the dovecoat itself proves the intention to tend to the dovecoat. Furthermore, claims the <u>setama</u>, all agree that moving a ladder on private ground is permitted. With the simple anonymous disclaimer, 'J'\*, an amoraic statement is brought to bear by R. Yehudah in the name of Rav. According to Rav, wherever the sages forbid something because of i'y n'x'D they forbid it even in the most private domains. With the brief anonymous statement of transition that the dispute is among tannaim, K'R' n'x' n', a <u>baraita</u> is introduced, illus-5 trating a tannaitic dispute over an issue of 'y n'y n'

In the alternate version, in which R. Chanan b. Ammi claims that the dispute concerns the private domain, the anonymous <u>sugya</u> material likens the position of Bet Shammai to that of R. Yehudah in Rav's name. Similarly, it contrasts the position of Bet Hillel to that of Yehudah in Rav's name. But, claims the <u>gemara</u>, in the public domain all forbid the carryong of the ladder. The <u>setama</u>, then, interjects rhetorically, "could Rav speak according to the opinion of Bet Shammai?" The second <u>baraita</u> employed in the first version is repeated to make the point again that the dispute occurred among tannaim.

Hence, the <u>sugya</u> addresses the issue of the context, public domain or private domain, of the mishnah. If one assumes that the phrase איכא דאמרי introduces literarily similar material with only slightly altered or reordered content, then, the setama's comments probably begin with

-56-

the logical explication of the rationales for both the position of Bet Shammai and that of Bet Hillel in each version. At the least, the <u>setama</u> introduces R. Yehudah quoting Rav in the first version, and refers indirectly to the same quote in the alternate version. In both cases the anonymously introduced material serves to undercut the force of th previous discussion making way for the concluding point that the issue of concern, און און איא איז in dispute among tannaim and, presumably, will not be resolved by amoraim.

Hence, this extant amoraic <u>sugya</u>, the <u>setama</u> has probably extended or elaborated the discussion by providing rationales for the two mishnaic opinions. At the least, the <u>setama</u> has provided transitions within the body of the <u>sugya</u>. These transitions serve to frame the discussion and highlight the points made by the older material.

C. Shabbat 1:2

1.24

121

1.2.4

לא ישב אדם לפני הספר סמוך למנחה עד שיתפלל לא יכנס אדם למרחץ ולא לבורסקי ולא לאכול ולא לדין ואם התחילו אין מפסיקין מפסיקין לקרות לקריאח שמע ואין מפסיקין לתפלה

A man must not sit down before a barber close to minchah until he has prayed. He must not enter a bathhouse, nor a tannery, nor should he eat, nor should he enter into a legal proceeding. But, if one has begun, one need not interrupt. One should interrupt for the reading of the Shema, but not for Tefillah.

The anonymous sugya takes up the question of which minchah the mishnah is referring to the major minchah at the sixth and one half hour of the day or the minor minchah at the ninth and one half hour of the day. If one assumes the major minchah, then, claims the gemara, there is a great deal of time left in the day, so why shouldn't one begin the activities listed in the mishnah. However, if one assumes that "minchah" refers to the minor minchah, then the clause, "if one has begun one need not interrupt," must apply to the minor minchah. Thus, this assumption also seems unreasonable. In any case the mishnah seems to contradict the baraita of R. Yehoshua b. Levi who says that when the time of minchah has arrived one may not taste anything The setama resolves the until after reciting minchah. apparent contradition by deciding that the mishnah refers to the major minchah, implying that R. Yehoshua b. Levi speaks of this minor minchah and that the haircut referred to is one in the style of Ben Elasah, requiring a very long sitting with the barber. The setama, in turn, further specifies each prohibition listed in the mishnah as the lengthy performance of the process, not the process itself.

181

ñö

c:

1.9

6.1

The <u>sugya</u> attempts to determine context in that it seeks to find out to which minchah the mishnah applies. While early material is found in this <u>sugya</u>, it does not by itself constitute <u>perush hamishnah</u>. It would seem that the <u>setama</u> has created the <u>sugya</u> by marshalling older material and weaving in his own discussion. The <u>setama</u>'s

-58-

point that the mishnah and the cited <u>baraita</u> must refer to two different minchah times in order not to contradict is clearly reflective of an assumption of non-contradiction between older sources. However, given this questionable assumption, the <u>setama</u>'s logic is good and his sense of the mishnah as forewarning against lengthy involvement at the time of minchah is substantially to the point and correct.

#### Summary

In this chapter, the setama of the three sugyot analyzed had the following characteristics:

In terms of the literary function, the setama:

 Introduced extant amoraic perush <u>hamishnah</u> (Betsah 1:1),

2) Extended extant amoraic perush hamishnah (Betsah 1:3),

 Created perush hamishnah using extant material (Shabbat 1:2).

The concerns of the <u>setama</u> besides defining the situational context of the mishnah were:

 The presentation of categories providing conceptual frame for amoraic perush (Betsah 1:1),

 Raising problem to which extant perush provides a solution (Betsah 1:1),

3) Explanation of the rationales for the different

amoraic views (possibly Betsah 1:3),

1200

OV:

0.1

Philip .

tion-

 Presentation of tannaitic notes for amoraic dispute (Betsah 1:3),

5) The assumption of non-contradiction of older sources (Shabbat 1:2),

6) The clarification and presentation of underlying concepts of the mishnah (Shabbat 1:2). Conclusion

From this limited study, the <u>setama</u> emerges as a factor with a distinctly large role in the construction of <u>sugyot</u> in the Babylonian Talmud. In <u>sugyot</u> which are <u>perushe hamishnah</u>, the <u>setama</u>'s overall literary function may consist of : the introduction of amoraic <u>perush hamishnah</u>; the introduction of extant material in a manner which creates <u>perushe hamishnah</u>; the extension of amoraic <u>perushe hamishnah</u>; the creation of <u>perush hamishnah</u> using extant material; and the creation of perushe hamishnah in their entirety.

In all of this, one finds the <u>setama</u> serving in the role of commentator and in an editorial capacity. As commentator, he operates in much the same way as one would expect of any amora: that is, he explains the principles behind, problems with, or applications of the mishnah, he joins in and takes sides in amoraic disputes, and he makes comments on amoraic statements. However, in acknowledging the <u>setama</u> as commentator, one must recognize the caveat that the <u>setama</u> (excepting the amoraic <u>setama</u>, such as in the <u>sugya</u> following <u>Pesachim 1:2</u>) seems to view the extant material from some chronological distance. That is, the <u>setama</u> displays a notion of a hierarchy of authority in which Scripture is most authoratitive, tannaitic sources are more authoritative than amoraic sources, and the <u>setama</u> himself possesses least authority. Similarly, one finds that the setama would like to see uniformity of opinion among sources
of equal age and authority. (Of course, this is not
always possible.)

In his editorial capacity, the <u>setama</u> shows a desire to see (or superimpose) a sense of order in the arrangement of topics in the Mishnah. He is equally concerned to demonstrate the precise and concise literary formulation of mishnah and of other tannaitic material. Finally, this same linguistic concern is applied by the <u>setama</u> when, in the introduction to and linkage of extant statements, he binds them into coherent units of commentary on a mishnah. Thus, whereas the <u>setama</u> as commentator manifests some timidness, the <u>setama</u> as editor has altered the very complexion of the sugya of the Babylonian Talmud.

-62-

Notes to Introduction

28

KII:

to C

1

1. Jacob Neusner, ed., <u>The Foundation of the Babylonian</u> <u>Talmud</u>, (Leiden: E.J. Brill, 1970), p.xi.

2. Meyer S. Feldblum, "Professor Abraham Weiss: His Approach and Contribution to Talmudic Scholarship," The Abraham Weiss Jubilee Volume, (New York: Abraham Weiss Jubilee Committee, 1954), p.52ff. Notes to Chapter I

1. For the text of this sugya in Megillah 2a, see Appendix to Chapter I, p 74.

2. The full text of the Yerushalmi Megillah 1:1 will be found in the Appendix to Chapter I, p. 74

3. Full text of the sugya in Berachot 2a will be found in the Appendix to Chapter I, p. 75.

4. Deuteronomy 6:7: ושננתם לבניך ודברת בם בשבתך בביתך ובלכתך 4. Deuteronomy 6:7: בדרך ובשכבך ובקומך.

5. Berachot 11a (Mishnah Berachot 1:4)

6. Berachot 10b (Mishnah Berachot 1:3).

7. See Appendix to Chapter I, p. 75 , for text of  $\underline{sugya}$  in Ta'anit 2a.

8. Job 9:10:- עושה גדולות עד אין הספר.: Job 9:10

Job 5:10: הנותן מטר על פני ארץ ושלח מים על פני הוצות.

9. Isaiah 40:28: הלא ידעת אם לא שמעת אלהי ה' בורא קצות הארץ Isaiah 40:28: לא ייעף ולא ייבע אין חקר לתבונתו.

10. Psalm 65:7: מכין הרים בכחו נעזר בגבורה. 10.

 It is not a duplication if one assumes that the content of the Tefillah was fluid and did not necessarily include המחים, the second blessing.

והיה אם שמע תשמעו אל מצותי אשר אנכי 11:13: 12. Deuteronomy 11:13: מצוה אתכם היום לאהבה את ה' אלהיכם ולעבדו בכל לבככם ובכל נפשכמ.

ונהתי מסר ארצכם בעתו יורה ומלקוש ואספה :12:14 Deuteronomy 11:14 הערים בעתו יורה ומלקוש ואספה דגנך ותירשך ויצהרך.

14. For the full text of this sugya in Sukkah 9a see Appendix to Chapter I, p. 76.

15. Leviticus 23:34: דבר אל בני ישראל בחמשה עשר יום לחדש השביעי הזה חג הסוכות שבעת ימים לה׳.

16. Cf. Betsah 30b.

17. Sukkah 27b:

5202

1 55

1 3/1

1.5

18. Cf. Menachot 42b.

19. Deuteronomy 22:12: בדלים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכשה בה.

Notes to Chapter II

1.10

1. See Appendix to Chapter II for full text of sugya in Yoma 14a, b, p.77.

Numbers 19:19: וחזה הסהר על הסמא ביום השלישי וביום השביעי
 א הסהר על הסמא ביום השלישי וביום השביעי וכבס בגדיו ורחץ במים וסהר בערב.

In the baraita as found in (ספרי דבי רב (קכס , no mention of the sages' interpretation of the verse occurs.

This is Rashi's opinion. He says, שיש שיש מנה שהשיריים שיש.
 באזוב שירי פסול הן ואין להכשירן להזות."

4. Ecclesiastes 7:23: כל זה נסיתי בחכמה אמרחי אחכמה והיא Ecclesiastes 7:23: רחוקה ממני.

5. Numbers 19:21: יכבט הנדה יכבט Numbers 19:21: יכבט בגדיו והנגע במי הנדה יטמא עד הערב.

Parah 12:5 (second part): כמה יהא במים והיה בהם כדי הזיה
 כדי שיטביל ראשי גבעולין ויזה....

7. Cf. Yoma 19a.

8. See Appendix to Chapter II for full text of first sugya in Megillah 2a, p.78.

9. See p. 3 for the treatment of the second sugya in Megillah.

10. The word is 's used in the body of the gemara to refer to the discussion "further on." This indicates that the setama had before him a gemara with a set arrangement. Furthermore, one could see in this use of is by the setama evidence for his late date, depending on when one judges such arrangement to have taken place.

11. The same principle is stated in <u>Moed Katan 3b</u>, and Gitin 36a.

12. See Appendix to Chapter II for text of sugya in Ta'anit 2a, p.77.

See p. 10 for treatment of the second sugya in Ta'anit.

14. Berachot 33a (Mishnah Berachot 5:2): מזכירין גבורות גשמים: (Erachot 33a) בתחית המתים ושואלין את הגשמים בברכת השנים והבדלה בחונן הדעת.....

15. Rosh Hashanah 19a; Although Tractate Betsah generally follows Rosh Hashanah and precedes Ta'anit in today's editions of the Babylonian Talmud, Rosh Hashanah did immediately precede Ta'anit according to the Iggeret Rav Sherira haGaon (Lewin edition, p. 33) and still does in modern editions of the Mishnah.

16. Compare to <u>Makkot 1:1</u> and <u>b. Makkot 2a</u>. See pp. 23-26 of this thesis.

17. See Appendix to Chapter II for full text of this sugya in Baba Metsia 2a, p.79.

18. This commentary is found also in Baba Metsia 27a and Baba Kama 113b, where it is attributed to רבינא Deuteronomy 22:3: וכן תעשה לשלמתו וכן חעשה לכל אבדה אחיך אשר תאבד ממנו ומצאתה לא תוכל להתעלם.

19. See Appendix to Chapter II for full text of sugya in Makkot 2a, p.79.

20. Deuteronomy 19:19: ועשיתם לו כאשר זמן לעשות לאחיו ובערת העמקרבך.

21. Makkot 5a (Mishnah Makkot 1:4): אין העדים נעשים זוממין עד: (Mishnah Makkot 1:4) שיזמו את עצמן. כיצד אמרו מעידין אנו באיש פלוני שהדב את הנפש אמרו להם היאך אתם מעידין שהרי נהרג זה או ההורג היה עמנו אותו היום במקום פלוני אין אלו זוממין אבל אמרו להם היאך אתם מעידין שהרי אתם העידין שהרי אתם היום במקום פלוני הרי אלו זוממין ונהרגין על פיהם.

22. The clause referred to by the gemara is the last clause of Mishnah Sanhedrin's last mishnah as it is the last clause of the last mishnah in Yerushalmi Sanhedrin. In the Bavli, however, this clause is part of Chapter 10, immediately following 89a. Notes to Chapter III

1114

1. See Appendix to Chapter III, p. 80 , for the entire sugya in Shabbat 2a and Shevu'ot 1:1.

Rashi's comment on "דעני ודבעל הביח.": תרחי חויין

3. See Appendix to Chapter III, p. 81 , for the text of the opening sugya in Eruvin 2a.

4. Sukkah 1:1: סוכה שהיא גבוהה למעלה מעשרים אמה פסלה רבי יהודה מכשיר.

A Sukkah which is greater in height than twenty cubits is unfit. R. Yehudah declares it fit.

5. Leviticus 23:42:

בסכת חשבו שבעת ימים כל האזרח בישראל ישבו בסכת. You shall dwell in booths seven days; every citizen of Israel shall dwell in booths.

6. For text of the parallel passage in <u>Yerushalmi Eruvin 1:1</u>, see Appendix to Chapter III, p. 81

7. See Appendix to Chapter III, p. 81 , for full text of sugya in Sukkah 2a.

8. See Appendix to Chapter III, p. 82 , for full text of Yoma 2a.

9. In the pessage as cited in the gemara of Yoma, the last phrase reads: ולשכת בית האבן נקראת and it was called the cell of the stone chamber." Mishnah Parah omits

10. Cf. Tosefta Parah 3:1 and Mishnah Parah 3:11, R. Ishma'el's position. See note 14 below.

11. From Parah 3:7 :

ומסמאים היו את הכהן הסדרף את הפרה מפני הצדוקים שלא יהיו אומרים: במערבי שמש היתה נעשית.

And they had rendered unclean the priest who was to burn the heifer because of the Sadducees: that they should not be able to say, 'It must be performed only by him on whom the sun has set.'

12. Numbers 19:9:

ואסף איש טהור את אפר הפרה והניח מחוץ למחנה במקום טהור והיתה לעשות בני ישראל למשמרת למי נדה חטאת הוא. And a man that is clean shall gather up the ashes of the heifer, and lay them outside the camp in a clean place, and it shall be kept for the congregation of the children of Israel for water of sprinkling: it is a sin-offering.

13. Numbers 19:4:

ולקח אלעזר הכהן מדמה באצבעו וחזה אל נכה פני אהל מועד מדמה שבע פעמים. And El'azar the priest shall take her blood with his finger and sprinkle of her blood towards the front of the

finger and sprinkle of her blood towards the front of the Tent of Meeting seven times.

14. See Appendix to Chapter III for relevant text of Yerushalmi Yoma 1:1 and Tosefta Parah 3:1, p.82.

15. See Appendix to Chapter III for the full sugya in Pesachim 9a, p.83.

16. See Appendix to Chapter III for the text of Oholot 18:7 and 8, p.83.

17. The Bavli reads ארבדי כוכבים ומזלות meaning heathens or idolators, while Albeck's edition of the <u>Mishnah</u> reads חסר-Jews

ואין ספק מוציא מידי ודאי. This principle is also stated in: Yevamot 19b, <u>38a</u>; <u>Avodah Zarah 41b</u>, <u>Chullin 10a</u>, and Nidah 15b.

19. See Appendix to Chapter III for full text of sugya in Eruvin 11b, p.83.

20. The baraita is found in Eruvin 6a and reads: כיצד מערבין דרך רשות הרכים עושה צורת הפתח מכאן ולחי וקורה מכאן חנניא אומר: בית שמאי אומרים: עושה דלת מכאן ודלת מכאן וכשהוא יוצא ונכנס נועל בית הלל אומרים עושה דלח מכאן ולחי וקורה מכאן.

How does one construct an <u>eruv</u> (for carrying on Shabbat) through a public domain. One makes the form of a doorway at one end and a side-post and cross-beam at the other end. Chanania says: Bet Shammai says: 'One makes a door at one end and a door at the other end, so that when one exits and enters, one may lock it.' Bet Hillel says, 'One makes a door at one end and a side-post and cross-beam at the other end.'

21. The correct answer to this question is probably that on Eruvin ób R. Yehudah had already emended the baraita (see note 20, above) to apply only to an alley that was action (open at both ends). Having done this, he almost had to restrict the application of the mishnah to an alley that was DIND (closed). 22. See Appendix to Chapter III for text of sugya in Baba Metsia 9b,10a, p.80.

23. The usage of מנו here is supplied by Marcus Jastrow, <u>A Dictionary</u>. Vol. I (Brooklyn, N.Y.: Traditional Press, Inc.), p. 216:

2) an action declared valid because one part of it was indisputably legitimate or because the legal status required for its legitimacy might easily have been obtained.

24. Cf. Berachot 37a.

10 5m

10 24

197.01

N. Smit

25. Cf. Nedarim 88b and Temurah 11b.

Notes to Chapter IV

1. The entire sugya in Pesachim 2a-3b is found in the Appendix to Chapter IV, pp.84-86. This first word of each subsection is underlined.

2. The first, second, third, fifth, sixth, seventh, and ninth subsections, each connoting that אור means day, are defused of their force. The fourth subsection, implying that אור means evening, is similarly defused. The ninth subsection is unclear in meaning, but certainly does not lend strong support for any one definition.

3. The eighth, tenth, twelfth, and thirteenth subsection all "prove" that אור means evening.

4. The baraita is found also in Yoma 87b and Nidah 8b, both without the anonymous commentary.

5. Cf. Megillah 20b.

6. Pesachim 1:3: רבי יהודה אומר בודקין אור ארבעה עשר ובארבעה 1:3: עשר שחרית ובשעת הבעור....

7. In the Palestinian Talmud Pesachim 1:1, one finds tannaitic material in common with this subsection of the gemara in the Bavli. However, in the context of the Yerushalmi's passage, no attempt is made to apply the material to a definition of אור This concern for the definition of אור seems to be the concern solely of the setama of the Bavli.

8. For full text of the sugya in Berachot 9b, see the Appendix to Chapter IV, p. 87

9. Yerushalmi Berachot 1:5:.. בעי מתניתא בין תכלת שבה ללבן שבה.. 9

In the Yerushalmi, JC refers to the tsitsit whereas in the context of the Bavli, JC refers to the ball of wool.

10. For the full text of this sugya in Rosh Hashanah 2a,b, see the Appendix to Chapter IV, p. 88

11. Cf. Rosh Hashanah 7b and Nidah 45a.

12. Cf. Tosefta Rosh Hashanah 1:1.

13. For the full text of this sugya in Rosh Hashanah 16a see the Appendix to Chapter IV, p. 87

14. This sugya supports Abraham Weiss' theory of sugya development in which baraitot with a conceptual or literary

frame similar to that of the mishnah became the first layer of gemara. Successive generations of amoraim or on an earlier amoraic material. Later anonymous material entered the body of the text usually attempting to connect what were, in many instances, totally independent units of material. Abraham Weiss, Lecheker Hatalmud, (New York: Philipp Feldheim), p. 156ff. Notes to Chapter V

1. For the text of the sugya in Betsah 2a see Appendix to Chapter V, p. 89 .

2. Cf. Shabbat 45b.

3. For the text of the sugya in <u>Betsah 9a,b</u> see Appendix to Chapter V, p. 89 .

4. Cf. Shabbat 64b and Avodah Zarah 12a.

5. Cf. Shabbat 65a, 146b.

6. Such a judgement seems warranted according to the analysis of איכא דאמרי in Abraham Weiss, לחקר החלמור (New York: Philipp Feldheim , 1954), p. 227 ff.

7. See Appendix to Chapter V, p. 90 , for full text of sugya in Shabbat 9b.

8. Cf. Berachot 28b.

9. Cf. Sanhedrin 22b and Nedarim 51a.

#### Appendix to Chapter I



הלכה אי כנילה נקראת כוי. רי אילא שמעון כר כא כס רבי יוהנן כתיב לקיים את ימי הפורים האלה בומניהם. מה ה יכומניהם. רבי יונה ורי יוכה. רי יונה אמר ליתן להן ומנים אהיים רבי יוסה אומר ומנים שקבעו להם חכמים ואילו הן אהר עם וכנים עשר וכלשה עשר וארבעה עשר והכשה עשר. או אינו אל כשה עשר ומבעה עשר. רבי אברו בשם ר' לעור ולא יעבר יים יעבר. ר' יצחק בר נחמן בשם שמואל לא יעבר ולא יעבר. או אי אלא השעי ועשירי. שמואל בר נחמן בשם ר' יונחן יטים אין כזא כאן אלא כימים. הן ימים כנגד ימים אחד עשר ושנים עשר כנס ארבעה עשר והמשה עשר. או שניי עשר ושלשי עשר. כנגר ארבעה עסר והמשה עשר. אמר רבי חלכו יום שליבה עשר יום מהמ היה הוא מוכיח על עצמו שאין בו ניהה. מעתה אל יקראו ב לפניו ולאחריו קורין וכו אינן קיריף או אינו אלא חשי תשירי. כימים ימים שהן סמוכין לימים. ואם ימים ש סמוכי לימים. אינן אלא כיבה עשר וכבעה עשר. ליה יב דאמר רבי אבהו בעם רבי אלשר לא עבר. ולא יעבר יצרק בר נהפן בשם שמואל לא יעבר ור: יעבר: הני בשם י



נקראת \*כי"א בי"ב בי"נ בי"ר כט"ו לא פרוח ולא יותר "כרכין המוקפין הומה מימות יהושע בן נון קורין בטיו יכפרים ועיירות נרולות קורין בייר "אלא שהכפרים מקדימיו ליום הבניסה כיצר הל להיות י"ד בשני כפרים ועיירות גדולות קורין בו ביום ומוקפות רומה למהר הל להיות בשלישי או ברביעי כפרים מקרימין ליום הכניסה ועיירוה גדולות קרין בו ביום וכוקפות הומה למהר הל להיות ברמישי כפרים ועיירות גדולות קורין בו ביום ומוקפות הומה למהר חל להיות ע"ש כפרים מקרימין ליום הכניטה ועיירות נרולות וכוקפות חוכה קורין בו ביום הל להיות בשבת כפרים ועיירות גרולות מקרימין וקורין ליום הכניסה ומוקפות הומה למהר הל להיות אהר השבת כפרים מקרימין ליום הבניסה ועיירות גדולות קורין בו ביום ומוקפות הוכה לפדר : גמ' פנילה נקראת בי"א פנלו מנלן כרבעינן לפיפר לקמן \*רבמים הקילו: על הבפרים להיות מקרימין ליום הכניסה ב כדי שיספקו מים ומזון לאחיהם שבכרכים אנן הבי קאיברינן כיבדי כולהו אנשי כנהיג הקנינהו דאי ס"ד אנשי כנה"ג י"ד וש"ו הקח אתו רבגן ועקרי הקנהא דתקינו אנשי כנה"ג והתנן \*יאין ב"ר יכול לבטל דברי ב"ד הבירו אא"כ גדול כיכנו בהככה ובכנין אלא פשיטא כולהו אנשי כנה"ג הקינו] היכא

כלב הי אשר זו הפלה ובתיב בתריה "ונתתי כשר ארצכם בערו זורה ושלקישאמר ר' זורגן \*נ' מפתרות בודו של הקבוה שלא נמסרו בור שלה

לוו אז שמע בערבן. "משעה שרבועים שר השדר. הקשר ולבים אמדי שישעלו עמד השדר. מעשה ובאי בניו כביה עמד השדר. מעשה ובאי בניו כביה לוח ולא זו בלכר אשר אשר שיעלו לוח אשר אבור השרר "זכל האבלים ליח ליד אשר השדר "הקשר ולבים ואברים משער השדר ליד אשר השדר "הקשר ולבים ואברים משער ליד אשר השדר "הקשר ולבים ואברים משער ליד אשר משרה שר שיעלו עבור השדר איב ליד השדר "הקשר ולבים וארים לידער משער ליד רשדרה בטרט ער השר מער משער איב ליד רשדרה בטרט ער השר מער משער איב ליד רשדרה בטרט ער השר מער משער איב ליד רשדרה לידער בערבים אידיה לידער לידער בשדרה ברישא הבא אקר עביי לידער לידער בשדרה לידער מידער מדי לאדיה ובער לידער משר איד אי הבי משא לאר לידער מער מער מידער לידער משר איד אי הבי משא לאר מיד מער איב לידער משר איד אי הבי משא לאר מידער מער מידער מידער מידער מידער מידער מידער מידער מידער מדי לאדיה ובער לידער משר איד אי הבי משא לאר מידער מידער

כאי כישבע אבר ובה. בר שילא ארוא הקד הקר מבריהו של עולם כתיב הכא עישה מינולות עד אין הקד וכתיב ההם "הלא דעה אם לא שכעה אלהי עולם ה' ברא קצות הארק לא ייעףולא ייען אין הקד להבונתו (נ) מיש לן רבתבלה רהניא "לאהבה אה ה' אלחיכם מיש לן רבתבלה רהניא "לאהבה אה ה' אלחיכם מיש לו לכברם איזו היא עבודה שהיא שוייםכובורה שנאבד "כיויטה נדלוה (ה) יד א ייתר וופלאה עד אין כספר וכתיב "הטוק כשר על פני ארץ ושלה כים על פני הוצוה נשבים ולהני ותם כיש דשכקה עד הכא אלא הנא מדאש השנה סלק התן "וסת.3 נהנק על הכים ואידי הכא ומות נהנק " על הכים הנא (באימהי מכורן על הנשנים נשבים ולהני כאימה מכורן על הנשנים כא נכווה נשבים אד יהק כפני שהרין כזכירין נבורות נשמים רבי אליעור אומר מיום מוב הראשון של הג ר' יהושע אומר מיום שב האדרון של הג אשר לו ר' יהשע ידא מוכיר אין שואלין אה הנשמים אלא סכוך לנשטים ר' ידורה אומר "העובר לפני התיכה ביו'ט הארוון של הג האדרון מוכיר הראשון אינו כוביר יבווים הראשון של פסח הראשן מכור האדרון אנט מכור: נכו יונא היכא קאי דקרטי מאשתי הנא התם קאי דקרני \*יכיבורון גבורות נשמים בתהית המתים וישיאלין בברכת השנים והברלה ברוק הינה וקרו מצומה מוכרין נכוחה תואיל ואק הנשבום אלא סיכן קללה בהנ וכוריד הנשם בעונה אמר לו איב לעולם לא אמרתי לשאול אלא להוביר משב הרוח קור רוא מוכיר אכר לו ר' אליעור אר אני



635

Ta'anit 2a

-75-

## Sukkah 9a

כותני סוכה ישנה בית שמאי פוסלין יובית הלל מבשירין ואיזו היא סובה ישנה כל שעשאה קודם לרג שלשים יום אבל אם עשאה לשם הג אפילו מתהילת השנה כשרה: ידילבו מיט רבית שכאי אטר קרא ירג הסוכות שבעת ימים לה' סיכה העישיה לשם תנ בעינן ובית הלל ההוא מיבעי ליה לכדרב ששת \*ראמר רב ששת משום ר״ע \*מניו לעצי סוכה שאכורין כל שבעה תיל הנ הסוכות שבעת ימים לה' ותניא רבי יהודה כן בתירה אומר כשם שחל שם שמים על התנינה כך הל שם שמים על הסיכה שנאמר הג הסוכות שבעת ימים לה' מה הג לה' אף סוכה לה' ובית שבאי נמי מיבעי ליה להבי אין הכי נמי אלא מאי מעמייהו דבית שמאי יייכתיב קרא אהרינא °חג הסוכות תעשה לך שבעת ימים סיכה העשויה לשם הג בעינן ובית הלל ההוא מיבעי ליה לעושין סוכה ברולו של מוער ובית שמאי סבירא להו פרבי אליעור דאמר "אין עושין סוכה ברולו של כועד ובית הלל לית לתי דרב יהודה אמר רב דאמר רב יהודה אמר רב יעשאה כן \*הקוצין וכן הניכין וכן הגרדין בסולה כן הסיסין כשרה כי אמריתה קמיה רשמיאל אמר לי אף מן הסיסין נמי פסולה (אלמא) רבעינן נויה לשמה הינ נכעיא פינה עישיה אלישט הישאני התם ראמר כרא "גרילים תעשה מישים שלי לים היבית העישה לך לך לישם הובך הבא נמי הג הסומית תעישה לך לך לשם רובך רווא מיבעי ליה ילפעומי נוולה התם נמי מיבעי ליה למעישי נוולה שייהתם כתיב קרא אתרינא יועשו להם משלהם:

-76-

Appendix to Chapter II

# Ta'anit 2a

כזכירין נבורות גשמים רבי אליעזר אומר מיום בוב הראשון של הג ר' יהושע אומר מיום טוב האהרון של הג אטר לו ר' יהישע הואיל ואין הנשמים אלא סימן קללה בהג למה הוא מיכיר אמר לו ר' אליעור אף אני לא אטרתי לשאול אלא להוביר טשיב הרוח ומוריד הגישם בעינתי אמר לו א"כ לעולם יהא מוכיר אין שיאלין את הנשמים אלא סמיך לגשמים ר' יהודה אומר "העיבר לפני התיבה ביו ם האדרון של הג האחרון כיוכיר הראשון אינו מוביר יביו כו הראינין של פסח הראשן בוביר האדרון איני ביביר : נכו הנא היכא קאי דקהני מאימהי הנא התם\* קאי דקהני \*יכיובירין גבורות גישטים בתהיית הברלה השנים ותברלה בהינן הרעת וכתני מאימתי מיבירין גבורות נשמים וליתני התב ני ש דשבקית עד הכא אדא הנא בראש השנה סדיק ההנן 'וברגנ נירונין על הביב ואידי דרגא וברג נירונין? על הכים הגאן באימתי ביכירין גבוהות

### Yoma 14a, b

עליה אטרודי כי לא מיטריד: בותני יכל שבעת הימים היא וורק את הדם ומקטיר את הקטורת ומיטיב את הנרות ומקריב את הראש ואת הרגל יושאר כל היכים אם רצה להקריב מקריב ישבהן גדול מקריב חלק בראש ונוכל הלק בראש: נכו׳ כאן תנא אמר רב הסדא דלא כרבי עקיבא ראי ר"ע הא אכיר כוהור שנפלה עליו הזאה טמאתו היכי עביר עבודה רתניא נמזנרסוהוה המהור על הממא על הממא מהור ועל המהור מכיא דברי ר' עקיבא והכמים אימרים אין הרברים הללו אמורין אלא בדברים המקבלים טימאה מאי היא כרתנן ינתכוון להוית על הבהמה והוה על האדם אם יש באווב ישנה נתכוון להוות על הארם הזה על הבהמה אביש באויב לא ישנה פיט דר' עקיבא נבדים רחמנא והוה המהיר געליו כאי על הבכא שכי, בינר להבבא מהיר ועל המהיר מכא ורבנן האי לדברים הבקבלין מימאה היא האתא אבל הכא קל והיכר היא אם על הטכא טהור על הבהוד לא בל שבו יד עקיבא היש הקאבי יות שרבה "אברהי ארבבה והיא הורה בכני ורבנן ההיא "למיה ולמין עליו בהיר "מיני משבהן טמא ומיה מחיר והכתיב <sup>מ</sup>ומוה מי הנרה יכבס כנדיי מאי מוה נוגע והכתיב כיה והא כתיב נוגע ועוד כיה בעי כיביס בנדים נונע לא בעי כבום בנדים אלא כאי מזה נישא תבהיב ההמנא נויטא מיט כתיב כוה 1.1 קמיל 'רבעינן שיעור הואה הניהא למיד "הואה צריבה שעיר אלא למיד הואה אין צריבה שיעיר כאי איבא למיטר אפילו למ ר הואה אין צריכא שיעיר הני כילי "אנכא דנברא אבל במנא צריכה שיעור רתנן "כמה יהא בהן ויהא כדי הואה יבדי שיניבול ראישי נבעילין ריה אביי אמר אפילו היכא

-77-

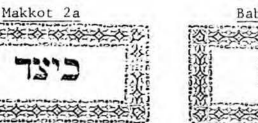
אמר קרא "כישה אשר נוז בהם היהודיה ישהכישה לרכות ייא וי"ב ואיפא ש הרוסר והליטר ארש בר יצדק יינ ומן קדולה לכל היאולא צרך לרבויי ואיפא שהסר ושבסר ולא יעסר כתוב רש בר נהכעי מ"ם לא אמר מבוכעוהם זמן וכנה ומנהם לא משמע להוורב שמן בר אבא משליא אמר מכיפים אמר לך ההוא לחורות היא רכתים אמר רבה בר כר תה א"ר יותנן זו רברי ר"ע מתניהאה

רמוא אמד רב שמן כר אכא א'ד יותי הבניסהועירות גרולות קורון בו ביוסופוקפות ווכה לפודר: (כן' פנילה נקראה בייא פנילן יכנלן כרבעינן למופר לקפן "הכפים הקילוד על הבפרים להיות מקדומין לזום הכניסה. כדי שספק מים ושוון לאחהם שכברכים נקראה \*בייא בייב ביינ בייר בטיו לא פרוח ולא יותר \*טרכין המוקפין ווימה טיטוח והושע בן טן קרון בטיו \*כפרים ועיירוח נדולוה קררן בייד \*אלא שהכפרים מקדוטין לוום הכניסה כיצד הל להווח ייד בשני לה לטפה א"ב ליכא קראוכן כאו וכנהם וכנים טוכאואכה: טוכעי לה \*וכנו של וה לא כוכנו של וה א"ב ליכא קראוכנם כאו רב שבואל כר יצחק יינ ומן קרולה לכל הוא ולא צרך לרכויי הכא נמי יינ ומן קרולה לכל ייולא יעבור כהיב ור' שמיאל בר נהכני אמר ש את רכן ועקר הקרא התקט אנש כנהינ והתן "אן בד יכל לכטל רכר כר הכיח אז בגול מנט בהכת וכטין אלא פשכא כולה אנש כנהינ תקט (הכא בומניהם ומנים הרכה, הקנו להם האי מיבעיא וכניהם שמעה מינה כולהו אימא וכנים מוכא ומניהם הומיא הימנם מה ומנם הרי אף ומניהם הריואימא הריסר והלוסר \*כראמר היא ולא צריך לרבויי ואיכא שהכר ושיבסר אגן הכי קאמרינן ככרי בולה אנשי כנהינ הקינהו דאי סד אנשי כנהיג ייד ומז הקו לווות ברבושו כפרים ועיידות נדולות קרין בו ביום וכוקבות הוכה לכודר חל להיות עיש כפרים פקרימין ליום הכניסה ועיירוח להיוח בשבה כפרים ועיירות גרולוה מקריטין וקורין ליום הבניסה ומוקפות הומה למהר הל להוות אהר השבת כפרים מקרימין ליום Cirl כפרים ועיירות גרולות קורין בו ביום וכוקפות רופה לכהר הל להווה בשלישי או ברביע כפרים מקרימין ליום הכניסה ועיירות נהולות נרולות ומוקפות חומה קורין בו ביום בו ביום וכוקפות חומה למדר הג Latto Latt F

Megillah 2a

מגילה

-78-



הערים נעשים זופמין פעירין אנו באיש פלוני שהוא בן גרושה או בן הלוצה אין אומרים יעשה זה בן גרושה אי בן הלוצה תרתיו "אלא לוקה ארבעים מעירין אט באיש פלוני שהוא וזייב לגלות אין אומרים ינלה זה תהתיו אלא לוקה ארבעים : גבו׳ הא כיצד אין הערים נעשים זוכמין מיבעי ליה ועוד \*מרקתני לקמן אבל \*)אמרו להם היאך אתם מעידין שהרי כאותי היום אתם הייתם עמנו בכקום פלוני הרי אלו זוכבין (מכלל ראלו אין ווכפין) הנא ההם קאי \*יכלהווכפין מקרימין לאותה מיתה ירנין מווכמי בת כהן ובועלה שאין פקריפין לאותה פיתה אלא למיתה אדרת ויש ערים ווכפין אדרים שאין עושין בהן דין הומה כל עיקר אלא מלקית ארבעים כיצד פעידין אנו כאיש פלוני שהוא בן נרושה או בן הלוצה אין אימדה יעשה גד דן גרושה או בו הלוצה ההתו אלא עקה את הארבעים פנהני מילי אר יהייטע



אוחזין בטלית זה אומר אני מיצאתיה וזה\* אומר אני מצאתיה זה אימר כולה שלי וזה אומר כולה שלי זה ישבע שאין לו בה פרנת מהציה וזה ישבע שאין לו בה פרות מחציה ההלוקו יוה אימר כולה שלי וזה אומר הציה שלי האומר כולה שלי ישבע שאין לו בה פרות משלשה הלקים והאומר חציה שלי ישבע שאין לו בה פהות מרביע זה נוטל שלשה הלקים וזה נוטל רביע \*יהיו שנים רוכבין על גבי בהמה או שהיה אחר רוכב ואחר פנהיג זה איפר כולה שלי וזה איפר כולה שלי זה ישבע שאיןלו בה פהות מחציה וזה ישבע שאין לו בה פרות מחציה ויחלוקי בומן שהם מידים אי שיש להן עדים הילקין בלא שבועה : נכו׳ לכה לי לכתנא וה איכי אני כיצאתיה ווה איכר אני כיצאתיה זה איכר כולה שלי ווה איצר כולה שלי ליתני הרא הרא קתני זה אימר אני מצאתיה ובילה ישלי ווה אימר אני כיצא זיה ובילה שלי וליהני אני סצאתה ואנא דענא דבולה שלי אי הנא אני פצאתה הה אנינא נא ניצאתהראתה אנ"ג דלא אהאי לידיה בראיה בעימא קני תנא כולה שלי דבראיה לא קני וני כיצית אמרת מאי מצארה ראיתיה \*והא אמר זמיס\*רבנאי <sup>0</sup>ומצאתה דאתאי לידיה משמע אין ופצאתה דקרא דאתא לידיה משמע ומיהו תנא לישנא דעלמא נקט ומדהוי ליה אמר אנאאשבהית ואע"ג דלא אתאי לידיה בראיה בעלניא קני תני בולה שלי "דבראיה בעלמא לא קני לה וליהני כולה שלי ולא בעי אני כצאתיה אי הני כולה שלי היה אסינא בעלפא דקהני פצאתיה בראיה בעלפא קני תנא אני מצאתיה והדר תנא כולה שלי דממשנה יהירה אשמעינן דראיה לא קני ומי סצית אמרת הרא קתני והא זה וזה קתני זה

-79-



וושבת שתים שהן ארבע בפנים ושתים\* שהן ארבע ברוץ כיצר העני עומד ברוץ ובעל הבית בפנים "פשמ העני את ידו לפנים ונתן לתוך יהו של בעל הבית או שנטל מתוכה והוציא העני הייב ובעל הבית פטור : פשט בעל הכית את ידו להוץ ונתן לתוך ידו של עני או שנטל מהוכה והכנים בעל הבית הייב והעני פמור : פיטמ העני את ידו לפנים ונטל בעל הבית מתוכה או שנתן להוכה והוציא שניהם פבורין \*\*פשט בעל הבית את ידו לרוץ ונכול העני כתוכה או שנתן להוכה והכנים שניהם פבורין: גכז׳ יתנן ההם שבועות שתים שהן ארבע ידיעות הכומאה שתים שהן ארבע(ל) \*מראות נגעים שנים שהן ר' יציאות השבת שתים שהן ארבע לכאי שנא הכא דהני ב׳ שהן ר׳ בפנים וב׳ שהן ארבע בהוץ ומאי שנא התם רתני שתים שהן ארבע ותו לא הכא דעיקר שבת הוא הני אבות וחני הולדות התם דלאו עיקר שבת הוא אבות תני תולדות לא תני אבות כאי ניהו יציאות ויציאות הרי הויין וכי הימא מהן להיוב ומהן לפמור והא רומיא דמראית נגעים קתני כה התם כולהו להוובא אה הכא נמי כולהו להיובא אלא אמר רב פפא הבא דעיקר שבת הוא תני היוכי ופטורי התם דלאו עיקר שבח הוא היובי הני ופכורי לא תני הוובי כאי ניהו יציאות יציאות הרתי הויין שתים רהוצאה ושתים רהכנסה והא יציאית

#### Mishnah Shevu'ot 1:1

שְׁבוּעוֹת שְׁתַיָם, שֶׁהֵן אַרְבַע. יְדִיעוֹת הַטְמְאָה שְׁתַיָם, שְׁהֵן אַרְבַּע. יְצִיאוֹת הַשָּבָת שְׁתַיָם, שֶׁהֵן אַרְבַע. מַרְאוֹת וְנָעִים שְׁנֵים, שֶׁהֵם אַרְבָּעָה.

## Baba Metsia 9b, 10a

כותני׳ יהיה הוכב על נבי בהמה וראה את המציאה ואמר להבירו הנה לי נמלה ואמר אני זכיתי בה זכה בה אם משנתנה לו אמר אני זכיתי בה ההלה לא אבר כלום: נכו׳ \*הנן התם מי שליקטאת הפאה ואמר דרי זו לפלוני עני ר' אליעור אימר זכה לו והכפים אימרים יתננה לעני הנכיצא ראשין אכר עילא אכר ר׳ יהושע בן לוי מהלוכת מעשיר לעני דר׳ אליעור סבר \*מנו ראי בעי מפקר נכביה והוי עני וחוי ליה השתא נכי הוי ליה "וכנו רובי לנפשיה זכי נמי להבריה ורבנן סברי \*יהר מנו אמרינן הרי מנו לא אמרינן אבל מעני לעני דברי הבל זכה לו דבינו דוכי לנפיטיה ובי נכי להבריה אמר ליה הב נהכן לעילא וליבא מר מעני לעני מהלוקה ההא מציאה הכל עניים אצלה הרגן היה הוכב על גבי בהכה וראה את המציאה ואמר להבירו תנה לי נכולה ואכר אני זכיתי בה זכה בה אי אפרת בשלמא בעני לעני מהלוקת מהניתין מני רבנן היא אלא אי אמרת בעישיר ועני מהלוקה אבל מעני לעני רברי הכל זכה לו הא מני לא רבנן ולא ר' אליעור אמר ליה מתני' ראמר תהילה הכי גמי מכתברא רקתני סיפא אם משנהנה לו אמר אני זכיתי בה ההילה לא אמר כלום תהילה בסיפא למה לי פשיטא אע"ג דלא אפר תחילה תחילה קאפר אלא לאו האקמ"ל רישא ראמר הרולה ואירך הנאסיפא לגלויי (ל) רישא סיפא ראמר תחילה רישא דלא אמר תחילה רב נדמן ורב



\*שהוא "גבוה ("לפעלה מעשרים אמה ימעם ר' יהודה אומר אינו צריך והרהב מעשר אמות ימעם ואם יש לו צורת הפתח אע"פ שהוא רחב מעשר אמות אין צריך למעם: נמי חנן \*התם יסובה שהוא גבוהה למעלה מעשרים אמה פסולה ורבי יהודה מכשיר מעשרים אמה פסולה ורבי יהודה מכשיר מאי שנא גבי סובה דהגי פסולה וגבי מכוי מאי שנא גבי סובה דהגי פסולה וגבי מכוי נמי תני תקנתא אלא סובה דנפישין מיליה פסיק ורגי פסולה מכוי דלא נפישי מיליה הני הקנתא אמר רב יהודה אמר רב הבמים לא



אישווא גבוהה למעלה מעשרים אמה פמולה ורבייהורה מכשור ושאינה 'גבוהה עשרה מפרום 'ושאין לה ("שלשה) הפנות יושרמתה "מרובה מצלתה פסילה: גמן הגן יושרמתה "מרובה מצלתה פסילה: גמן הגן התב "ימבוי שהוא גבוה "מעשרים אמה ימעט רבי יהודה אימר אינו צריך מאי שנא גבי סיבה דרגי פסולה ומאי שנא גבי מבוי גבי סיבה דרגי פסולה ומאי שנא גבי מכוי דרגני הקנהא מיכה דאורייתא חגי פסולה מכוי דרבגן ותני הקנהא ואיבעית אימא בדאורייהא נמי הני הקנהא מיהו סיבה הלא נפיש מיליה הני הקנהא[מנה מכוי דלא נפיש מיליה הני הקנהא]

#### Yerushalmi Eruvin 1:1

א כבוי שריי נביה מעברים כוי. רייכה אבר לה רי "אהא בשם רב רבנן ילפיי לה טפתהי של היכלי יד יליה לה מפתה האולםי אם משהח האורם הייו ארבעים אהה התנינן הכן פהה האולם נבוה איבעים אמה ורורב יני אמה הני רבי היה אשי ארבעים והכשים אמה הני בי כפרא אפי מאה אמת, אה אבין היוודה בדעתה ורכון בתוריי דרגינן המן וכן נשרים המפורשין בשרטרין הדינדון בשבה דייי ר יורה והכמים אוסריף היך כה התיבר הבן את רואר אה המלתירה כילו יודרת וכיתמה. איז הכא את רואה את האקרה בילו יורדת וכותביה. היא הנתיה די ייהה יב היא דעתיה במבוי- היא דעתרין דיבנן במיבי היא -במבויי ולא דמייא יש דברי בעידם בביכה. כפירין במביי. ופסולין בסיבה, היקרנין בטירין רביבה יזבריי כמכיי. "יהני בשרביא איבעה היקרנין יביכה עה נכי בצירה מבוי שסולי הדא הרוסר בנבוק נ לבערה בכיר דמבוי. אבל אב אינן נבודון נ מבוהרי הרביי בסיי בכאי בהן יותב ארבעהי אבל אם יש בהן ריתב ארגע אזי נביר ידים בדובים המידיל אם "בידי ביבי בידם של איבעה איבער בידים EN THE בשרי יבסבר עד שליא ביופה באיבן הדירות אנית סיבה בערה יכבי שביי יידיר גייד את הכבי יכה הדרעה הדא הדבר על ביל באלים אבר יליר כביה נאירים נעסיה בבריפה שהקפר ידע שאן בברכה בה ארא אניל, הסתה פריבה בנידוק בביבה ובריד, יברכי מינה בריה זמורה. במי ברידה בזר ה אני במו ה

# Yoma 2a

ימים קודם יום הכפורים מפריישין כהן גרול מביתו ללשכת פרהרדין ומהקינין לו כהן אחר תרתיו \*שמא יארע בו פסול \*ר' יהודה אופר אף אשה אחרת מתקינין לו שמא המוח ייזיאשוע שנאכר °וכפר בעדו ובעד ביתו ביתו ז אשתו אכרו לו אם כן אין לרבר כוף : נכן חנן התם "ישבעת ימים קודם שריפת הפרה היו מפרישין כהן השורף את הפרה מבירנו ללשכה שעל פני הבירה צפונה מורחה ולשכת כית האבן היתה נקראת ולכה נקרא שמה לשכת ביח האכן שכל מעשיה בכלי גללים בכלי אכנים וכבלי אדמה כאי נגיכא כיון דמבול יים כשר בפרה דרגן יבטכאין הוו הכהן השירף את הפרה וכיבילין אותו להיציא מלבן של צדוקין שהיו אומריב במעורבי השמש היתה נעשית תקינו לה רבנן כלי גללים כלי אבנים וכלי ארכה רלא ליקבעו בימאה בי היכי רלא ליולולו בה כאי שנא צפונה ניורחה ביון דישאת היא היכאה בעינה צפינה יבייב מתניבה "אל נכח פני אהל מועד הקינו לה יד רבנן לשבה צפונה מורחה כי היכי רלהוי לה היכירא "כאי בירה אכר רבה בר בר תנה א"ר יורגן מקים היה בהר הכיה ובירה שמו ור'ל אמר כל המקרים כולו קרר בירה ימיא שנאמר יהבירה אשר הכינותו כנא בי מילי

# Yerushalmi Yoma 1:1

הלכה אי שבעת ימים קודם ליום הכיפירים כוי. ר׳ כא בכם ר׳ יוהכן שניע לה מן הרא כאשר עשה ביום הזה. אילו שכנה ימי הנילואים. צוה ה׳ להזרוחי לעשוחי זה שעיר של יום רכיפייי או אינו אא שעיר של ראש הורבי איר בא לכפר עליכם כפר שהיא כוו מה זו כפרת אהרן עצמי כפרת כנים עצמןי אף זו כפרת אהרן עצמו כפרה בנים עצמן: ר׳ יונה בשם בר יפרא נפרת אהרן עצמו כפרה בנים עצמן: ר׳ יונה בשם בר יפרא שמע לה מן הרא באשר עשה ביום הזה אילו שבעה ימ לחלן זאת הקת התורה אשר ציה ה׳ לאמר: לעשות זה שעיר להלן זאת הקת התורה אשר ציה ה׳ לאמר: לעשות זה שעיר של יום הכיפורים או אינו אא שעיר של ראש הרש כהא ראם להלן זאת בזהן נדולי אף זו כפרה שאנה לא בכהן גדוה פה ר׳ בא לכפר עליכם כפרה שהוא כזו מה זו כפרה שאנה ד׳ בח לכפר עליכם כפרה שהוא כזו מה זו כפרה שאנה בשירה לא בבהן נדולי אף זו כפרה שאנה לא בכהן גדוה פה בין כהן השורף את הפרה לכהן נדוי ביום הכיפוריםי שנה אפרשהי בטהרה ואין אחיו הברגים נונעין בי. זוה אפרש ע בקרושה ואחזו הבהנים נוגעין בוֹי לע העתיה הרי דו ליף לה מן

#### Tosefta Parah 3:1

ג (ב) לכה בין כהן השורף אח הפרה לבהן של יום הכפיויים בהן של יום הכפורים הפרשתו בקדושת ואחיו הכהגים נוגעין בו כהן השירף אח רציה הפרשתו בשהרה ואין אחיו הכהגים ניגעין בו חיק כן רשבייעין איתו בפני שחיא שוהג

-82-

#### Pesachim 9a

מרתני" "אין חששין שמא ניררה הזלרה מבית לבית ומפקום למקום ראיכ מהצר לחצר ומעיר לעיר אין לדבר פוף: נכן׳ מעמ׳ דלא חוינא דשקל הא חוינא דשקל חיישינן ובעי בדיקה ואמאי נימא אבלתיה מי לא חנן \*נמדורו' העכו"ם ממאים וכמה יישהה במדור ויהא הפדור צדיך בדיקה ארבעים יום ואע״פ שאין לו אשה \*יוכל יפקום שרולדה והויר שאין לו אשה \*יוכל יפקום שרולדה והויר יכולין להלוך א״צ בדיקה א״ר זירא לא קשיא הא בבשר והא בלהם בבשר לא משיירא בלהם משיירא אמר רבא האי מאי בשלמא בלהם משיירא אמר רבא האי מאי בשלמא התם אימור הוה אימור לא הוה ואם תמצא לומר הוה אימור אכלתיה אבל הכא רוראי וודאים "ואין ספק מוציא מירי וראי ואין ספק

#### Mishnah Oholot 18:7 and 8

הַקוֹנֶה שָׁדָה בְּסוּרְיָא. סְמוּכָה לְאֶרֶץ יִשְׁרָאֵל: אָם יָכוּד לְהַכְּנֵס לָה בְּטַהֲרָה–טְהוֹרָה, וְחַיֶּכֶת בַּמַּעְשְׁרוֹת וּבַשְׁבִיעֵית וְאָם אִינו יָכוֹל לְהַכְּנֵס לָה בְּטַהֲרָה – טְמֵאָיה. וְהַיָּכֶת בַּמַּעְשְׁרוֹת וּבַשְׁבִיעִית. מְדוֹרוֹת הַגוֹיִם – טְמֵאִים. כַּמָּה ישֶׁהָא בַּמַעְשְׁרוֹת וּבַשְׁבִיעִית. מְדוֹרוֹת הַגוֹיִם – טְמֵאִים. כַּמָּה ישֶׁהָא בַמוֹכָז וְיהָא צָרִיךְ בְּדִיקָהז אַרְבָּעִים יוֹם. אַך עַל פִּי שֶּאֵץ עִמוֹ אָשָה. וְאֵם הָיָה עֶבֶד אוֹ אַשָּה מְשֵׁמְרִים אוֹתו, אֵינו צָרִיךְ בִּדִיקָה.

אֶת מָה הֵם בּּוּדְאָיםיּ אֶת הַבִּיּכִים הָצַאָאָים, וְאֶת הַמֵּיֵם הַפְּרוּחִים. בֵּית שַׁמַּאי אוֹמְרִים: אָר הָאַשְׁפַּחוֹת. וְעָפְר הַתִּיחוּם. וּבֵית הַלֵּל אוֹמְרִים: כָּל מְקום שֶׁהַחַזִיר וְהָהְלְדָה יְכוֹלִים לְהַלֵּך בּוֹ, אֵינו צְרִידְ בִּדִיאָה.

#### Eruvin 11b

מתגירתא דכיפה : כורנני׳ \*הכשר מבוי ביש אומרים להי וקורה וביה אומרים אי להי או קורה רבי אליעיר אימר להיין משים ר׳ ישמעאל אמר הלמיד אהר לפני ר׳ע לא נהוקן ביש ובה על מבוי שהוא פרות מארכע אמית וער שר גיתר או בלחי אי בקורה על מה נחלקו על רהב מארבע אמות וער שר שב״ש אומרים לחי וקורה וב״ה אומרים אי לחי או קורה א׳ר עקיבא על זה ועל זה נחלקו : גמ׳ כמאן זרלא בתגניה ולא כרגא קמא אמר רב יהודה הכי קאמר הכשר מבוי סתום כיצד כ״ש אומרים לחי וקורה וב״ה אומרים יאו לחי אי קורה ב״ש אומרים להי וקורה למימרא דקא סברי ב״ש ארבע מהוצות או קורה ב״ש אומרים להי וקורה למימרא דקא סברי ב״ש ארבע מהיצות דאורייתא לא לורוק משלש הוא דמיחייב למלמל עד ראיכא ארבע ביה אומרים או לחי או קורה לימא קא סברי ב״ה שלש מחיצות דאורייתא לא לורוק משתים הוא דמיחייב למלמל ער דאיכא שלש זריית אומרים לורוק אומרים הוא דמיחייב למלמל ער איכא ארבע מרייה איני





לארבעה עשר בודקין את ההמץ לאור הגר כל מקום שאין מכניסין בו המץ אין צריך בדיקה \*ובמה אמרו ב' שורות במרתף מקום שמכניסין בו המץ בית שמאי אומרים ב' שורות על פני כל המרחף ובית הלל אומרים שתי שורות החיצונות שהן העליונות : נכו' מאי אור רב הונא אמר ננהי °ורב יהודה אמר לילי קא סלקא דעתך דמאן דאמר נגהי ננהי כמש וכאןראכר לילי לילי ממש <u>מיהיבי</u> יינייי הבקר אור והאנשים שולהו אלמא אור יכיא הוא מי כתיב האור בקר הבקר אור כתיב כמאן דאמר צפרא נתר וכדרב יהורה אמר רב דאמר רב יהודה אמר רב \*לעולם יכנס אדם בכי כוב ויצא בכי כוב <u>כיהיבי</u> בינכניוכאור בקר יזרה שמש אלמא אור יממא היא מי כתיב איד בקר וכאיר בקר כתיב והבי קאמר ובאיר בקר בעילם הוח כעין זריהת שמש לצדיקים לעילם הבא מיהיבי יידייקייקרא אלהים לאור יום אלביא איר יכבא הוא הכי קאפר \*לפאיר ובא קראו יום אלא כעתה ולהשך קרא לילה למחשיך ובא קרא לילה והא קייכיא לן רער צאת הכוכבים ימכיא הוא אלא הכי קאבר קרייה רהבנא לנהורא ופקריה אפצותא דיפכא וקרייה רהכנא להשוכא ופקריה אפצותא רלילה ביהיכי המיסיהללוהו כל כוכבי אור אלמא אור אורתא הוא הכי קאמר הללוהו כל כוכבים המאירים אלא מעתה כוכבים המאירים הוא רבעו שבוהי שאינן כאירין לא בעו שבוהי והא ב כתיב °הללוהו כל צבאיו אלא הא קמ"ל ראור דכוכבים נכי אור הוא לכאי נפקא מינה לנודר כין האיר (דרנן) \*] הנודר כין האור אינ אשור באורן של כוכבים מיהיבי °לאיר יקום מ רוצח יקבל עני ואביון ובלילה יהי כננב

עמון ריא בן עקב היק כשלמא לדידי אשכרנא דקא פלני רבנן בין יממא שרי ריא בן עקב היק כשלמא לדידי אשכרנא דקא פלני רבנן בין יממא לליליא (דתנן) \*נבי הענית צבור יעד מתי איבל ושותה עד שיעלה עמוד השדר דברי ר' אליעור בן יעקב ר' שמעון אימר עד קרות הנבר אלא לדירך היכא אשכרנא יממא גופיה דפלני ביה רבנן אמר ליה היא עצמו יוכיח שמקצתו מותר באכילת המין ומקצתו אבור באכילת רמין שפיר קאמר ליה ר' יתודה לר'א הכי קאמר ליה רבי אליעור אמינא לך אנא מלאכה דרבנן ואת אמרת לי המין דאורייתא דעד הכא אבי רהמנא ועד הכא שרא רהמנא ואידך שעות דרבנן ואידך הרחקה היא דעבור רבנן לדאורייתא <u>מימני</u> אין משואין משואות אלא על החדש שנראה רבנן לדאורייתא אינר אידר מיזאין משואות אור עבורו אלמא אור אירות בזמנו לקרשו ואימתו משיאין משואות לאור עבורו אלמא אור אירתא הוא שימ מותובי \*היה עומד כל הלילה ומקרים על המינה לאורה בעון קודוש ידים ורגלים דברי רבי אורה שאני : מיבובי מר וומרא

יככא הוא ההם הכי קאמר אי פשימא לך כילהא כנדורא דאנפשות קאתי רוצח הוא וניהן להצילו בנפשו ואי מספקא לך מילהא כליליא יהי בעיניך כנגב ולא ניתן להצילו בנפשו <u>כיתיבי</u> יהשכו בוככי נשפו יק לאוראיני ואין ואל יראה בעפעפי שרר מדקאמר יקו לאור ואין אלמא אור יממא הוא התם מילם הוא רקא ליים ליה איוב לכוליה אכר יהא רעוא דליצפיה הך נברא לנהורא ולא לישברוה מיתובו "ואוכר אך חשך ישופני ליש ולילה אור בערני אלמא אור יממא היא התם הכי קאטר דוד אני אטרתי אך חשך ישופני לעוה"ב שהוא דומה ליום עבשיו \*העולם הזה שהוא רוכה ללילה אור בערני מיתיבי \*ר' יהודה אימר בודקין אור (לארבעה) עשר ובארבעה עשר שררית ובשעת הביעור מהקאמר רבי יהודה בודקין אור ארבעה עשר ובארבעה עשר שחרית אלכא אור אורתא הוא ש"ם כיתיבי כאימתי ארבעה עשר אסור בעשיית\* כלאכה ר' אליעזר בן יעקב אומר משינת האור רבי יהורה אימר "משעת הנץ החמה אמר ליה ריא בן יעקב לרבי יהודה וכי היכן פצינו יום שפקצתו אבור בעשיית בלאבה ובקצתו בותר בעשיית הלאבה אמר ליה היא עצמי יוכיח שמקצתי מותר באבילת הפין ובקצתי אשר באבילת המין מהקאמר רבי יהודה משעת הנין ההמה אלבא אור דקאבר ר'א בן יינקב אירהא היא לא פאי אור עפור השהר אי הבי דקאפר ליה היבן מצינו יום שבקצתו בותר בעשית כלאכה וכקצתו אסיר בעישייה כיאכה ניכא איהו לנפשיה הא איכא לילה רקא

# Pesachim 2b הא מדקאמר ובלילה יהי כננב אלמא איר

Pesachim 3a

אירמפלח אור לשמונים ואחר ביח שבא

נאכלים לוום אחר ושלבום נאכלים לשני יכום מה להלן לילה ארר הום אף כאן לילה ייצא ארר הום ח"ל °ביום ובחכם יאכל וכטדרה פוטריןמקרבן ובית הלל מחייבים אמרו (להן) בית הלל לבית שמאי מאי שנא אור שמנים לא ישוה לו לקרבן מדקאמר ב"ה לב"ש שנא אור שכונים ואחר מיום שמונים ואחר ורנותר ער יום יבעור יום הוא נאכל ואיט נאכל לאור שלישי יכול ישרף כור ורין הוא ואחר מיום שכנים וארד אם שיוה לו לטובאר שמע מינה אור אורתא הוא שמע מינה <u>מותיבי</u> ייכול יהא נאכל אור לשלישי ורין הוא וכחים וברום נאכלין ליום ולילה אחר ושלמים נאכליי לשנייטיםולילה אחר פה להלן היכף לאבילה ŝ

שריפה אף כאן היכף לאכולה שריפה הלטור זי לומר °והנותר מכשר הוכח ביום השליש באש ישרף יבוים אהה (שרף) ואי אחה שורפו בלילה מדקאמר ידא נאבל אר לשלישי אלכא אור אורהא הוא שכע מינה <u>הא שבע</u> \*יאור של וים הכפורים

מתפלל שבע ומחורה שתריח מהפלל שבע ומתרה במוסף מהפלל שבע ומרורה במנחה מהפלל שבע ומרורה \*בערבית מהפלל מען שמונה עשר ר' חנינא כן גמליאל אומר משום אבותון "מהפלל שמונה עשר שלימות מפני

שצרך לוכר הכדלה בהזן הרעה אלכא אור אורהא היא טבע, בינה כא שבע "והני רבי שבואל ליל ארבעה עשר בורקן את הוכין לאר הנר אלכא אור אורהא הוא אלא בין רב הנא וכין רב זהוה דבול עלכא אור אורהא הוא ולא פלעי "כרבי אברה וכרכי אהרה בארכיה הכב הנא קד "ננהי ובארריה דרב יהוהה קרו לילו והנא רידן כשי מעבא לא קדעי לילי

-86-

#### Berachot 9b

לבם אהורנית: כותני׳ \*מאימתי קורין את שמע בשהרית משיכיר בין תבלת ללבן ר׳ אליעזראומר בין הבלת לברתי \*(וגומרה) \*עד

הגץ (6) ההכה \*ה' יהושע אומר עד שלש שעות שכן דרך מלכים לעמוד בשלש שעות \*הקירא מכאן ואילך לא הפסיד באדם הקורא בתורה : גמ' מאי בין תכלת ללבן אילימא בין גבבא דעמרא הוורא לגבבא דעמרא התכלתא הא בליליא נמי מירע ידעי אלא \*בין תכלת שבה ללבן שבה תניא רבי מאיר אומר

#### Rosh Hashanah 16a

מתני בארבעה פרקים העולם נירון בפהח על ההבואה \*בעצרת על פירות האילן "בר"ה כל באי עולם עוברין לפניו כבני מרון שנאמר "ליסי חוצר יהד לבם המבין אל כל מעשיהם ובחג נידונין על המים: גמ' הי הבואה אילימא הא תבואה דקיימא כל הני הרפתקי דערו עלה אימת איתרון אלא תבואה דערו עלה אימת איתרון אלא תבואה רמוררעא לפימרא דחר דינא מהדנא והתניא תבואה שאירע בה \*קרי או אינם קידם הפחח נידונית לשעבר לארר הפסח נידונית להבא אדם שאירע בו קרי או אונס קידם יוה'ב נידון לשעבר לאתר יוה'ם נידון להבא אמר רכא שימ תרי דיני מתרנא(ז') אמר אביי הלכך כי הוי אינים רמצלח ורעא אפלא ליקרים וליורע הוי אנים דמים למדייניה קרים סליק מני

Rosh Hashanah 2a, b



ראשי שנים הם \*בארד בניסן ר״ה למלכים ולרגלים \*באחר באלול ראש השנה למעשר בהמה ר' אלעזר ור"ש אומרים \*"באתר בתשרי באחד בתשרי ראש השנה לשנים יולשמימין יוליובלות ילנמיעה יולירקות באתר בשבט ראש השנה לאילן כרברי בית שמאי בית הלל אומרים 'בהמשה עשר בו: נכו׳ \*למלכים למאי הלכתא אמר רב השרא לשמרות דתנן "שברי הוב פסולין "והמאיהרין כשרין הכוקרמין הנו רבנן מלך שעמד בעשרים וחשעה באהר ביון שהגיע אחר בניסן עלתה לו שנה ואם לא עמר אלא באהר בניסן אין מונין לו שנה עד שיניין ניכן אדר אמר מר מלך שעמד בעשרים והשעה באדר כיון שהגיע אהר בניסן עלתה לו שנה הא קמ"ל דניסן ר"ה למלכים \*ויום אהר בשנה הישיב שנה ואם לא עמד אלא באהר בניסן אין כונין לו שנה עד שניעניםן אדר פשימא לא צריכא דאיכנו עליה כאהר כהי התיכא ניכצו ליה הרתין שנין קבל ת׳ר \*כת בארר ועמר אהר תהתיו באהר מונין שנה לוה ולוה כת בניסן ועכד אהר תהתיו בניסן מונין שנה לזה ולזה מת באדר ועכד אדר ההתיו בניסן מונין ראשינה לראשון ושניה לשני אמר מר מת באור ועמד ארר הההיו באדר מנין שנה לוה ולוה פשיטא מהו דהימא שתא לבי תרי לא מנינן קמ"ל כת בניסן ועכד אהר ההתיו בניסן מונין שנה לוה ולזה פשימא מהו דתימא כי אמרינן יום אחד בשנה חשוב שנה בסוף שנה אבל בתהלת שנה לא אמרינן קסל כת באדר ועמד אדר הדתיו בניסן כונין ראשונה לראשין ושניה לשני פישיטא לא צריכא דאיפט עליה פאדר ומלך בן כלך הוא פהו התיכא ניכנו לי הרתין שנין קמ"ל א"ר יורגן כנין למלכים שאין כונין

-88-

#### Appendix to Chapter V

#### Betsah 9a, b

שאסורה לזרים: מתני ביש אימרים אין מוליכין את הכולם משובך לשובך אבל כברו בהלון להלון וב"ה פתירין : נכז׳ אפר רב הגן בר אפי יכוזאוהת ברשות הרבים דב"ש סברי הרואה אימי להטיח ננו הוא צריך וב'ה סברי ישובכו פוכיה עליו אבל ברשות היהיד רברי הכל כותר איני והא \*אמר רב יהודה אמר רב יכל מקום שאשרו הכמים מפני מראית העין אפילו בהדרי הררים אכור הנאי היא דהניא \*שוטהן ברכה אבל לא כנגר הנים ר׳ (\*אליעזר) ור׳ שמעון אוסרין איבא דאמרי אצר רב רנן בר אמי מחלוקת ברשות היהוד דביש אית להו דרב יהודה אבר רב וביה לית להו הרב יהודה אמר רב אבל ברשית הרבים רברי הכל אכור לימא רב האמר כביש תנאי היא התניא שונהן ברפה אבל לא כנגר העם רב' ("אליעור) ד ש איסיין מתניונין דלא כי האי תנא דתניא "אמר רבי שמעין בן אלעור מהים ביש וביה שמוליכין את הסולם משיבך לשובך לא נהלקי אלא לחדיר שביש איפרים אין בחורין יביה אופרים אף פרזורון אפר רבי יהורה במק דברים אפורים בסילם של שיבך "אבל בסילם של עליה רברי הבל אסיר היכא



שנולדה ביום כיב ביה שבאי אוכרים האכל ובית הלל אימרים "לא האכל בית שמאי אומרים "שאור בבזית והמין בכבותבת ובית הלל אימרים יוה ווה בבוית \*השוהט היה ועוף ביום טוב בית שמאי אומרים יהפור ברקר ויכסה יובית הלל אופרים לא ישתים אלא אם בן היה לי עפר מוכן מבעוד יום ומידים שאם שהמ שהפור בדקר ויכסה שאפוי כירה מיכן הוא : נמ׳בכאי עסקינן איליכא בתרנגולת העיכרת לאבילה כאי בעכייהו רבית הלל איבלא ראפרת הוא אלא בתרנגילת העיפרת לגדל ביצים כאי מעכייהי דבית שמאי מוקצה היא וכאי קישיא דלכא בית שכאי לית להי מיקצה קא בלקא רעתין אפילי מאן דערי במיקצה בנילד אשר מאי מעמיהו דבית שמאי אמר הם נדמן לעולם בתרנגולת העימות לגדל ביצים "דאית ליה מוקצה אית ליה נולד ודלית ליה ביקצה לית ליה טלד בית שבאי כר שבשן ובית הלל כר'

Shabbat 95

כיתני׳ זלא ישב אדם לפני הספר סביך למנהה ער שיתפלל לא יכנס ארבלמירועולא למנהה ער שיתפלל לא יכנס ארבלמירועולא לבורסקי ולא לאכיל ילא לדין יואם התחול אין מפסיקין למפסירן ("לקרית קיש) יאין מפסיקין לתפלה ז נכו הי סביך למנדה אילימא למנהה גדולה אמאי לא האיכא שהות ביים מיכא אלא סמיך למנדה קבנה אילימא למנדה גדולה אמאי לא האיכא שהנע וכן הפלת המכיח אסיר לארם שיבעים כלים קודם שיתפלל תפלת המנרח לא לעולם כמיך למנדה גדולה וכתכפירת בן אלעשה ולא למירסון לכולא בילה ארדי ולא לבידסון לכירסקי גדולה ולא לאכול בסעידה גדולה ילא לדין בתדה הדין רב -90-

Selected Bibliography

A. Primary Sources (In each case standard editions were used.)

Friedmann. Meir Ish Shalom, ed., Sifre Debe Rav, Vienna, 1864.

Lewin, B.M., ed., Igeret Rav Sherira Gaon, reprinted Jerusalem, 1972.

The Babylonian Talmud

The Hebrew Bible

The Mishnah

The Palestinian Talmud (Krotoshin edition)

Tosefta (Zuckermandel edition)

B. Secondary Sources

Albeck, Hanoch, Mavo Latalmudim, Tel Aviv, 1969.

Danby, Herbert, trans., The Mishnah, London, 1974.

Epstein, Isidore, ed., The Babylonian Talmud, London, 1935-1958.

Feldblum, Meyer S., "Professor Abraham Weiss: His Approach and Contribution to Talmudic Scholarship", <u>The</u> Abraham Weiss Jubilee Volume, New York, 1954.

Jastrow, M., Dictionary of the Targumim, the Talmud Bavli and Yerushalmi and the Midrashic Literature, New York, 1886-1903.

Neusner, Jacob, <u>The Foundation of the Babylonian Talmud</u>, Leiden, 1970.

Weiss, Abraham, Lecheker Hatalmud, New York, 1954.